# XPИСТІАНСКІЙ ВОСТОКЪ.

## СВРІЯ, ПОСВЯЩЕННАЯ ИЗУЧЕНІЮ ХРИСТІАНСКОЙ КУЛЬТУРЫ НАРОДОВЪ АЗІИ И АФРИКИ.

#### томъ уі.

Изданіе Россійской Академіи Наукъ.



ПЕТРОГРАДЪ.

РОССІЙСКАЯ ГОСУДАРСТВЕННАЯ АКАДЕМИЧЕСКАЯ ТИПОГРАФІЯ.

Напечатано по распоряжению Россійской Академіи Наукъ.

1922 г. Іюль

Непремвиный Секретарь, Академикъ С. Ольденбургь.

### ОГЛАВЛЕНІЕ.

### Выпускъ І.

| Страницы                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Брилліантовъ. А. О м'єст'є кончины и погребенія св. Максима Испо-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| въдника                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Тураевъ, Б. Изъ зейопской литературы.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| І. ІСалмы, какъ заговоры                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| II. Веліаль и его узы                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| III. Новая рукопись чудесъ Св. Троицы 82-86                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| <b>Разныя извъстія и замътки</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Къ возрожденію грузинской церкви (87). Н. М.: Изъ современной арабской литери туры (87—90). Л. Меликсетъ-Беновъ: Къ этимологіи названій «Михета» и «Пицамур-и» (90—92). Л. МБ.: Никиты Стифата, іеромонаха Студійскаго, «Опроверженіе армянскої ереси», грузинская версія (92—93). Л. МЛ.: Нівсколько словъ о терминів «сомех» (93—94). Л. МБ.: Гадженкъ-Гайіанъ (94—95). Л. МБ.: Къ вопросу о системах пунктуаціи въ древней Грузіи (95). Н. М.: О «Набарнугіи», мірскомъ имени Петри Ивера (95—97). Н. М.: О транскрипціи кавказскихъ собственныхъ именъ (97). |
| Критика                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Г. Н. Чубиновъ: Ө. И. Шмидтъ. Замътки о поздневизантійскихъ храмовыхъ росписяхъ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Выпускъ II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Дьяконовъ, А. Къ исторіи сирійскаго сказанія о св. Мар-Евгенъ 107—174                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>Блайкъ, Р. П.</b> По поводу даты армянскаго перевода «Церковной Исторіи» Сократа Схоластика                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Крачковскій, И. О переводъ Библіи на арабскій языкъ при халифъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ал-Ма'му́нъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Орбели, І. Фрагментъ крестнаго камня съ арабской надписью въ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Тифлисъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Рисунокъ на таблицъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

### Выпускъ III.

|                                                                                                                                                                       | Страницы.       |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|--|--|--|
| Бартольдъ, В. Халифъ Омаръ II и противоръчивыя извъстія о его                                                                                                         |                 |  |  |  |
| личности                                                                                                                                                              | 203—23 <b>4</b> |  |  |  |
| Адонцъ, Н. Фаустъ Византійскій, какъ историкъ. І                                                                                                                      | <b>235—272</b>  |  |  |  |
| Крачновскій, И. Христіане и христіанскіе термины у мусульманскаго                                                                                                     |                 |  |  |  |
| поэта XII вѣка въ Багдадѣ                                                                                                                                             | 273—280         |  |  |  |
| Меликсетъ-Бековъ, Л. Къ біографіи священника Филиппа Кайтма-                                                                                                          |                 |  |  |  |
| зова (XVIII вѣка)                                                                                                                                                     | 281—284         |  |  |  |
| Марръ, Н. Два грузинскихъ архитектурныхъ термина — «ачрдил» и                                                                                                         |                 |  |  |  |
| «балавар»                                                                                                                                                             | 285298          |  |  |  |
| Танайшвили, Е. Древности Гулекарской церкви                                                                                                                           | 299-302         |  |  |  |
| <b>Жебелевъ, С.</b> Христосъ — плотникъ                                                                                                                               | 303-314         |  |  |  |
| Меликсетъ-Беновъ, Л. Фрагментъ грузинской версіи «Д'втства Хри-                                                                                                       |                 |  |  |  |
| ста»                                                                                                                                                                  | 315320          |  |  |  |
| Марръ, Н. «Тронъ» или «икона»?                                                                                                                                        | 321—324         |  |  |  |
| Тураевъ, Б. Оскаръ Эдуардовичъ Леммъ                                                                                                                                  | 325-333         |  |  |  |
| Марръ, Н. Памяти 1. А. и Д. А. Кипшидзе и С. Ломія                                                                                                                    | 334-340         |  |  |  |
| Разныя извъстія и замътки                                                                                                                                             | 341-353         |  |  |  |
| Л. Мелиисетъ-Беновъ: Сигель грузинскаго царя Ираклія II о князьяхъ Аргутин-                                                                                           |                 |  |  |  |
| скихъ (341—343). Н. М.: О фрагментъ грузинской версіи «Дътства Христа» (343—347).                                                                                     |                 |  |  |  |
| Н. М.: Изъ гурійскихъ народныхъ преданій о постройкѣ Зарзискаго монастыря съ                                                                                          |                 |  |  |  |
| преданіями о переселенцахъ изъ Мескіи и Абхазіи въ Гурію (847—350). Н. М.: Имена.<br>Бутт, и Іоасафъ въ армянскомъ быту (351—352). Н. М.: Якутскія парадзели къ быто- |                 |  |  |  |
| вымъ религіознымъ явленіямъ у кавказскихъ яфетидовъ (352—353).                                                                                                        | ли къ оыто-     |  |  |  |
| Рисунки на таблицахъ                                                                                                                                                  | II—IX           |  |  |  |

### сокращенія.

| AB           | Analecta Bollandiana.                    | EO      | Échos d'Orient.                          |
|--------------|------------------------------------------|---------|------------------------------------------|
| AcIBL        | Académie des Inscriptions et Belles-     | GSAI    | Giornale della Società Asiatica Italiana |
|              | Lettres. Comptes rendus.                 | IgF     | Indogermanische Forschungen.             |
| AAkB         | Abhandlungen der Kgl. Preussischen       | JA      | Journal asiatique.                       |
|              | Akademie der Wissenschaften in           | JAOS    | Journal of the American Oriental So-     |
|              | Berlin.                                  | i       | ciety.                                   |
| APf          | Archiv für Papyrusforschung.             | JRAS.   | Journal of the Royal Asiatic Society.    |
| ARw          | Archiv für Religionswissenschaft.        | JS      | Journal des Savants.                     |
| ASA          | Annales du Service des Antiquités du     | JTSt    | Journal of theological studies.          |
|              | Caire.                                   | JBL     | Journal of biblical literature.          |
| В            | Bessarione.                              | LSSt    | Leipziger semitistische Studien.         |
| BAG          | Bibliotheca Armeno-Georgica.             | MA      | Mélanges Asiatiques.                     |
| BbZ          | Biblische Zeitschrift.                   | MAcIBI  | Mémoires de l'Académie des Inscrip-      |
| BCH          | Bulletin de correspondance hellénique.   |         | tions et Belles-Lettres.                 |
| <b>BCHPh</b> | Bulletin de la Classe HistorPhilolo-     | MAcB    | Mémoires de l'Académie Royale de Bel-    |
|              | gique de l'Acad. des Sciences de         |         | gique.                                   |
|              | Petrograd.                               | MAH     | Mélanges d'archéologie et d'histoire     |
| BEFEO        | Bulletin de l'École française d'Extrême- |         | publiées par l'École française de        |
|              | Orient.                                  |         | Rome.                                    |
| BIE          | Bulletin de l'Institut égyptien.         | MAS     | Mémoires de l'Acad. des Sciences de      |
| BSA          | Bulletin de la Société d'Anthropologie.  |         | Petrograd.                               |
| BSAA         | Bulletin de la Société archéologique     | MélBeyr | Mélanges de la Faculté Orientale de      |
|              | d'Alexandrie.                            |         | l'Université St. Joseph à Beyrouth       |
| BZ           | Byzantinische Zeitschrift.               | MGGH    | Mitteilungen der Geographischen Ge-      |
| CHR          | Congrès d'Histoire des Religions.        |         | sellschaft. Hamburg.                     |
| CQR          | The Church Quarterly Review.             | Mq      | Al-Machriq.                              |
| CSCO         | Corpus scriptorum christianorum orien-   | MMFC    | Mémoires publiées par les membres de     |
| _            | talium.                                  |         | la mission archéologique française       |
| DAkM         | Denkschriften der bayerischen Aka-       |         | au Caire.                                |
|              | demie. München.                          | MSOS    | Mitteilungen des Seminars für orienta-   |
| DLZ          | Deutsche Literaturzeitung.               |         | lische Sprachen. Berlin.                 |

| NE                     | Notices et extraits des manuscrits.                            | TU                                      | Texte und Untersuchungen.              |  |
|------------------------|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------|--|
| NΣ                     | Νέα Σιών.                                                      | ZA                                      | Zeitschrift für Assyriologie.          |  |
| OA                     | Orientalisches Archiv.                                         | VGWL                                    | Verhandlungen der Gesellschaft der     |  |
| OCh                    | Oriens Christianus.                                            | 1                                       | Wissenschaften. Leipzig.               |  |
| PEF                    | Palestine Exploration Fund. Quarterly Statement.               | WZKM                                    |                                        |  |
| PG                     | Patrologia graeca                                              | ZÄS                                     | Zeitschrift für ägyptische Sprache und |  |
| $\mathbf{PL}$          | Patrologia latina Migne.                                       | İ                                       | Alterthumskunde.                       |  |
| Phil                   | Philologus.                                                    | ZDMG                                    | Zeitschrift der deutschen morgenlän-   |  |
| . PO                   | Patrologia Orientalis.                                         |                                         | dischen Gesellschaft.                  |  |
| PSBA                   | Proceedings of the Society of biblical                         | БВ                                      | Богословскій Вестникъ.                 |  |
|                        | Archaeology.                                                   | BBp                                     | Византійскій Временникъ.               |  |
| $\mathbf{R}\mathbf{A}$ | Revue archéologique.                                           | ЖМНПр Журналь Министерства Народнаго    |                                        |  |
| RAfr                   | Revue africaine.                                               |                                         | Просвъщенія.                           |  |
| RAcL                   | Reale Accademia dei Lincei.                                    | 3B0                                     | Записки Вост. Отдъленія Русск.         |  |
| $\mathbf{R}\mathbf{B}$ | Revue biblique.                                                |                                         | Археол. Общества.                      |  |
| $\mathbf{RE}$          | Revue Égyptologique.                                           | 3к0                                     | Записки Классич. Отдъленія Русск.      |  |
| REG                    | Revue des études grecques.                                     |                                         | Археол. Общ.                           |  |
| $\mathbf{RG}$          | Revue de géographie.                                           | ИАК                                     | Извъстія Археол. Коммиссін.            |  |
| $\mathbf{R}\mathbf{H}$ | Revue historique                                               | ИАН    Изв Извъстія Академіи Наукъ.     |                                        |  |
| RHE                    | Revue d'histoire ecclésiastique.                               | ИРАрхИнстКП Извъстія Русск. Археол. Ин- |                                        |  |
| RHR                    | Revue de l'histoire des religions.                             |                                         | ститута въ Константинополѣ.            |  |
| RL                     | Revue linguistique.                                            | MAK                                     | Матеріалы по Археологіи Кавказа.       |  |
| $\mathbf{RO}$          | Roma e l'Oriente.                                              | ПрСоб                                   |                                        |  |
| ROC                    | Revue de l'Orient Chrétien.                                    | CMK    C                                | СМ Сборникъ матеріаловъ для описанія   |  |
| $\mathbf{RPL}$         | Revue de philologie d'histoire et de lit-                      |                                         | мъстностей и племенъ Кавказа.          |  |
|                        | térature anciennes.                                            | TP                                      | Тексты и разысканія по арияно-груз.    |  |
| $\mathbf{RQuS}$        | Römische Quartalschrift.                                       |                                         | филологіи, изд. Факультетомъ Вост.     |  |
| RStO                   | Rivista degli Studi Orientali.                                 |                                         | языковъ Петрогр. Унив.                 |  |
| RMasp                  | Recueil des travaux relat. philolog. et                        | ТрКА                                    | Труды Кіевской Духовной Академіи.      |  |
|                        | archéol. égypt. et assyr.                                      | XB                                      | Христіанскій Востокъ.                  |  |
| RTP                    | Revue des traditions populaires.                               | ХрЧт                                    | Христіанское Чтеніе.                   |  |
| SAkB                   | Sitzungsberichte der preussischen Aka-                         | u                                       | <u> Մ</u> նա <i>Տիտ</i> .              |  |
|                        | demie der Wissenschaften. Berlin.                              | Ur                                      | Միանաա.                                |  |
| SAkW                   | - 1                                                            |                                         |                                        |  |
| ~                      | Wissenschaften. Wien.                                          | uz                                      | <sub>Ազգագրական Հանդ</sub> ես.         |  |
| SAkH                   | Sitzungsberichte der Heidelberger Akademie der Wissenschaften. | FŁ                                      | <i>Բազմավեպ</i> .                      |  |
| StGK                   | Studien zur Geschichte und Kultur des                          | ۹٫۳                                     | Գեղարուեստ.                            |  |
|                        | Alterthums.                                                    | ζU                                      | Հանդես []մաօրեայ.                      |  |
| TLZ                    | Theologische Literaturzeitung.                                 | <b>~</b> u                              | י איי עייינישי                         |  |
|                        |                                                                |                                         |                                        |  |

### О мъстъ кончины и погребенія св. Максима Исповъдника.

Значеніе св. Максима Исповъдника въ исторіи.—І. Данныя древнъйшихъ греческихъ памятниковъ о крѣпости Схимарисъ, какъ мѣстѣ заключенія св. Максима, и о погребеніи его близъ этой крѣпости.—ІІ. Извѣстіе о погребеніи его въ монастырѣ св. Арсенія.—ІІІ. Мѣстное грузинское преданіе о погребеніи св. Максима близъ крѣпости Мури. — ІV. Необходимость провѣрки этого преданія показаніями древнихъ памятниковъ. — V. Неясность вопроса о монастырѣ Арсенія. Вопросъ о положеніи крѣпости Схимарисъ. — VI. Сообщенія Прокопія о крѣпости Оύχειμέρεος — Ούδιμέρεος. Общераспространенное мнѣніе о ея положеніи и возможность отождествленія ея съ Схимарисомъ. — VII. Происхожденіе различія названій «Оύχειμέρεος — Ούδιμέρεος» и «Σχη(ι, οι?)μαρις». Грузинское «ћимаръ» и славянское «Химарь». Вопрось о лингвистическомъ тождествѣ «Схимарисъ» и «Мури».

Св. Максимъ, окончившій свою жизнь «Исповѣдникомъ», въ ссылкѣ за свою защиту ученія о двухъ воляхъ и дѣйствіяхъ во Христѣ, извѣстенъ какъ одивъ изъ величайшихъ и наиболѣе авторитетныхъ учителей вѣры въ ряду св. отцовъ вселенской церкви. Въ завершительную стадію исторіи раскрытія христологическаго догмата въ моновелитскомъ спорѣ, представляющемъ прямое продолженіе спора монофиситскаго, онъ именно былъ главнымъ защитникомъ и выразителемъ православнаго ученія. Его вліяніе, песомнѣню, отражается въ дѣятельности Латеранскаго собора 649 г. и папы Мартина, и пестой вселенскій соборъ утверждаетъ имъ именно разъясненное ранѣе ученіе о двухъ воляхъ и дѣйствіяхъ во Христѣ. Іоаннъ Дамаскинъ въ своемъ догматическомъ компендіумѣ соотвѣтствующій отдѣлъ излагаетъ буквально словами Максима. Велъ въ свое время св. Максимъ борьбу и непосредственно съ монофиситами, и устно, чрезъ диспуты, и письменно, въ рядѣ полемическихъ трактатовъ.

Память о Максим' у разныхъ народовъ христіанскаго Востока, естественно, въ виду этого должна стоять въ теснейшей связи съ исторіей споровъ и борьбы изъ-за Халкидонскаго собора, имівшихъ столь важное значеніе въ религіозной и политической жизни этого Востока.

Если для православныхъ его имя было окружено особымъ почетомъ. то для монофиситовъ и монофелитовъ оно являлось, наоборотъ, синонимомъ еретика и даже ересіарха, и они по отпошенію къ нему не скупятся на всякаго рода разкіе эпитеты. Моновелиты имали въ немъ главнаго своего противника. По мненію монофиситовь, онъ окончательно проявиль и закрепиль своими разъясненіями подлинный, якобы несторіанскій, характеръ халкидонскаго исповедания, и после него халкидониты уже безповоротно утвердились въ своемъ «несторіанствѣ» 1. Раздѣляющіе его ученіе уже у моновелита Макарія, патріарха ангіохійскаго, осужденнаго на VI соборъ называются «максиміанами» 2. Подобное названіе потомъ можно встрѣчать и у монофиситскихъ писателей въ приложении къ православнымъ. Такъ какъ монофиситство, съ непобъжными при немъ моновелитскими выводами, и теперь еще живо и имъетъ представителей въ лиці разныхъ восточныхъ народностей (яковиты-сирійцы, копты, армяне, абиссинцы), то вопросъ объ отношеніи нь Максиму этихъ досель обособленныхъ оть прочаго христіанскаго міра восточныхъ христіанъ, очевидно, можеть им'єть и не одинь лишь теоретическій интересъ<sup>3</sup>.

<sup>1</sup> Характерно, между прочимъ, отношеніс св. Максима къ аполинаріанскимъ подлогамъ, лежащимъ въ основѣ монофиситства и составляющимъ въ сущности единственную его псевдопатристическую опору. «Убоимся Бога, — отвѣчаетъ онъ спископу Өеодосію (моновелиту), сославшемуся на эти подлоги, — и не будемъ прогнѣвлять Его ссылкою на еретическія изреченія: всякому извѣстно, что они принадлежатъ нечестивому Аполинарію» (РС, 90, 148С). Древніе полемисты противъ монофиситства не всегда были столь рѣшительны въ признаніи подложности этихъ изреченій, въ виду авторитета св. Кирилла александрійскаго, нѣкогда съ довѣріемъ отнесшагося къ нимъ. Въ настоящее время фактъ подлога признается въ наукѣ окончательно установленнымъ. Ср. А. Брилліантовъ, Происхожденіе монофиситства, въ ХрЧ, 1906, іюнь, 794—6. Какое значеніе, между тѣмъ, имѣли подлоги эти для противниковъ Халкидонскаго собора, это наглядно видно, напр., изъ направленнаго противъ собора сочиненія Тимовея Элура, армянскій переводъ котораго изданъ въ новѣйшее время (1908, о сирійскомъ переводъ ср. ІІ. Я. Марръ въ ХВ, ІІ, 405—6), и изъ армянской «Печати вѣры» (Эчміадзинъ 1914) VІІ в.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mansi, XI, 357C.

<sup>3</sup> На сирійском язык составлена была, можеть быть, еще до VI вселенскаго собора, моновелитомъ Григоріе мъ или—какъ читается въ другомъ мѣсть—Георгіемъ риш-айнскимъ, который называеть себя «ученикомъ» Софронія, лично знавшимъ Максимъ пенденціозная «Исторія о Максимъ», гдъ историческія свѣдѣнія перемѣшаны сь опибками и прямыми вымыслами. Максимъ представляется здѣсь сыномъ самарянна изъ Сихара, по имени Абаны, въ крещеніи Өеоны, и персіянки-рабыни изъ Тиверіады, по имени виді, въ крещеніи Маріи; родился онъ въ селеніи Хасфинъ въ Палестинь, и первоначальное имя его было Мосхій; воспитаніе онъ получить, по смерти родителей, въ монастырь Падагі Адіра, подъ руководствомъ архимандрита Панталеона — «оригениста»; посльдній уже и назваль его Максимомі. Эта «Исторія», съ множествомъ разныхъ именъ и фактическихъ подробностей, требующихъ еще разъясненія, досель не издана и извѣстна мнь по фотографическимъ снимкамъ съ сод. Миз. Вгіт. аdd. (оlim Richianus) 7192. Самую рукопись, гдь находится «Исторія», Райтъ относить къ VII в. (ср. Краткій очеркъ исторіи сирійской литературы, русск. пер., 69); это та

Высокое уважение къ св. Максиму въ православной церкви обусловливалось не только лишь указанною особою ролью его въ исторіи христологическихъ споровъ. Онъ изв'єстенъ вообще какъ спекулятивный богословъ и

рукопись, изъ которой Hoffman (1880) издаль отрывокъ романа о Юліан'в Отступник'в, Киgener (1907) — астрономическій и метеорологическій трактать съ именемь Діонисія Ареопагита. Конецъ «Исторіи», гдъ должна быть рвчь о ссылкъ Максима, въ рукописи не сохранился, но особо цвиныхъ свъдвий въ этомъ случав едва-ли можно было бы ожидать: о папЪ Мартинъ, напр., сообщается, будто онъ быль сослань въ Лазику. Съ сообщеніями «Исторіи», совпадаетъ частію (упоминается о происхожденіи Максима изъ Хасфина) краткій сравнительно разсказъ въ хроникъ Михаила Сирійца, котораго повторяетъ Бар-Эврайя. Но Михаилъ, какъ на источникъ своихъ свъдъній о «ереси Максим(ин)а», указываетъ на полемическое сочиненіе противъ нея пресвитера Симеона изъмонастыря Кеннешре и о Григоріи или Георгіи не упоминаетъ (ed. Chabot, II, 2, 1. XI, 9). Можно однако думать, что самъ Симеонъ обязанъ быль нъкоторыми своими сообщеніями именно «Исторіи» послъдняго, хотя сь увъренностью судить объ этомъ трудно, такъ какъ о сочинени Симеона извъстно лишь изъ Михаила. О Максимъ у Михаила ср. еще XI, 10 (здъсь, между прочимъ, у него говорится о ссылкъ Максима «на Кавказъ, въ Арменію»), 11, 12; XI, 20, 23: о «максими(ни)тахъ» и маронитахъ: XI, 25; XII, 8: о распространеніи ученія Максима Өеодоромъ Абу Курра (ср. G. Graf, Die arabischen Schriften des Theodor Abû Qurra. Palerborn 1910, 15-20). Съ другой стороны, на сирійскомъ же языкъ, въ мелкитскихъ рукописяхъ позднёйшаго времени (напр. Paris. syr. 136, 1521 г., 142, 1531 г.) имъется переведенная съ греческаго служба Максиму. — Одинаковаго съ сирійскими моновелитами и монофиситами взгляда на Максима держались въ общемъ представители армянской церкви. Даже полуневольные и непоследовательные «халкидониты» временъ уніи съ моновелитствующимъ византійскимъ правительствомъ, въ родъ католикосовъ Езра (632-642) и Нерсеса (642-661), къ Максиму, разумвется, должны были относиться отрицательно, ведя въ то же время борьбу съ противниками уніи изъ упорныхъ антихалкидонитовъ. Между прочимъ, вождь последнихъ, Іоаниъ май рагомскій, известный своей оппозиціей Елру уже при первоначальножь заключеній унів, Нерсесомъ и св'ятскою властію быль сосланъ съ своими единомышленниками -- подобно Максиму и двумъ Анастасіямъ -- тоже на Кавказъ, но не въ Лазику, а куда-то къ «идолопоклонникамъ», причемъ на лбу у него выжжено было изображение лисицы; но по смерти преемника Нерсеса Анастасія († 667), онъ. однако, могъ уже возвратиться въ Арменію, гдѣ и умеръ въ преклонныхъ лѣтахъ; умножившіеся же ученики его «πάντες [πάντας?] εξέκλιναν ἀπό τῆς ἀληθείας» (Narratio de rebus Armeniae y Combefis, Historia haeresis Monotheletarum, 1648, с. 285E-288A, перепечатано въ РС, 192. Ср. также въ письмъ Фотія католикосу Захаріи, въ Правосл. Палест. Сборникъ, XI, 2, 1892, 182=230). Еп. Карапетъ Теръ-Мкртчянъ, въ статъв въ сборникв С - q-- ф-- ф--1913, 111—2, и въ предисловіи къ изданной имъ «Печати вѣры», составителемъ которой, въ въ первоначальной ея редакціи, онъ считаєть Іоанна майрагомскаго (XCVI—XCVII), полагаетъ, впрочемъ, — но едва ли на достаточномъ основании, —что Іоанвъ умеръ еще до 652 г. и разсказы о наказаніи и ссылкъ относятся лишь къ его ученикамъ. Что послъ моновелитскаго спора и выступленія въ немь Максима связывалось съ халкидонскимъ испов'єданіемъ шия Максима, какъ его истолкователя, это видно изъ инцидента въ исторіи албанской (агванской) деркви. Здъсь албанскій католикось Нерсесь, въ согласів съ правительницей Спрамой, сталъ насаждать (ок. 700 г.) халкидонскую въру именно въ формъ диоелитства. Но католикосъ Арменіи Илія, при содійствіи мусульманских властей, поспішиль круго расправиться съ Нерсесомъ и Спрамой, и отъ албанскаго собора, съ новопоставленнымъ католикосомъ Симеономъ во главъ, вытребовалъ грамоту противъ «злобной горечи секты Несторія и Максима», гдъ на «Максима и учениковъ его» провозглащалась, въ ряду съ другими дъйствительными и менными еретиками, анасема, равно и на Нерсеса (Исторія Агванъ Моисея Каганкатваци. Перев. съ арм. СПб. 1861, 242, 244). Возможно, что въ числъ книгъ Нерсеса, которыя Симеонъ прижазаль бросить въ р. Терту въ Бердакуръ, какъ «полныя ересей» (241), были и тъ или иныя одинъ изъ самыхъ видныхъ представителей христіанской мистики въ духѣ перковнаго неоплатонизма такъ наз. ареопагитскихъ твореній; не менѣе извѣстенъ опъ и какъ аскетическій писатель. У грековъ къ нему было прилагаемо иногда наименованіе «третьяго богослова» (послѣ Іоанна евангелиста и Григорія Назіанзина); нѣкоторыя произведенія его, какъ можно о

произведенія св. Максима. Халкидонитство было тогда різнительно подавлено армянами вътой части Албаніи, которал подверглась армянскому вліянію. Оппибочность мивнія Максима одвухъ воляхъ во Христъ есть нъчто само собою предполагающееся для армянскаго полемиста. противъ халкидонитовъ VIII в. Хосровика (изд. Овсепяна, Вагаршапатъ 1903, 43). Гагикъ васпураканскій отмінчаєть въ письмін къ императору Роману (Х. в.) непосліждовательность византійцевъ, сначала присудившихъ Максима, по автору, къ смерти, а потомъ принявшихъего мићніе (Книга писемъ, Тифлисъ 1901, 301). Но въ средб самихъ армянъ было нѣкогда, до окончательной победы у нихъ монофиситства, довольно значительное и важное въ культурномъ отношении халкидонитское течение, какъ выставляетъ это на видъ и доказываетъ рядомъ фактовъ И. Я. Марръ, Аркаунъ, монгольское название христіанъ, въ связи съ вопі осомъ объ армянахъ-халкедонитахъ, ВВр, ХП, 1906, 1-69; Крещение армянъ, грузинъ, абхановъ и алановъ святымъ Григоріемъ, ЗВО, XVI, 2-3, 1905, 68-211. Этимъ халкидонитамъ. нужно думать, обязань своимь происхожденіемь «древній» переводь на армянскій языкь такъ назыв. «Мистагогіи» Максима или толкованія на литургію, указываемый Зарбаналяномъ въ сго обзоръ древне-армянской переводной литературы (Въна 1889, 561). Недогматическій характеръ трактата д'Елалъ его пріемлемымъ и для читателей-монофиситовъ. Но обращаєть на себя вниманіе въ заглавіи этого труда наименованіе св. Максима не только «философомъ», но и «мученикомъ» (въ печатныхъ изданіяхъ греческаго текста ивть этихъ эпитетопъ). Приписываемый обычно Стефану сюнійскому (VIII в.) переводъ мав'ястныхъ съ именемъ Максима схолій на ареопагитскія творенія, по Теръ-Мкртчяну (предисл. къ «Печати візры», XXXIII—XXXIV), явился на дёлё поэже, такъ какъ им'ется рукопись перевода этихъ твореній, принадлежащаго Стефану, безъ этихъ схолій, и самъ Стефанъ не сталъ бы переводить ихъ, какъ решительный противникъ Максима по догматическимъ убъжденіямъ. Изъ греческихъ источниковъ попало въ армянскій айсмавуркъ подъ 13 августа (Константинополь 1834, II, 74) «преложеніе мощей святого отца Максима Испов'ьдника», на ряду, притомъ, съ памятью «святой царицы Ксеніи» = изв'єстной почитательницы Максима Прины († 1124), -- подобно тому, какъ тамъ же можно встрътить и смученичество Мартина, архіепископа римскаго» (подъ 15 сентября, II, 150).—На орабском языкъ полемизироваль противъ писавинаго по-арабски же «распространителя» ученія Максина, Өеодора Абу Курра, яковить Ави. Raita Chabib ibn Chadma, причисляющій, однако, и Максима и Өеодора къ моновелитамъ (?!) (Graf, ц. с., 14, 19). Перевелъ на арабскій языкъ преніе Максима съ Пирромъ А в й-'l--Fath 'Abdallah ibn al Fadl (G. Graf, Die christlich-arabische Literatur. Fr. im Br. 1905, 69). — Было бы, между прочимъ, интересно выяснить, въ какой мъръ пользовались дамными изъ сочиненій Максима *грузинскіє* полемисты противъ монофиситства и монофедитства въ своихъ хранящихся пока лишь въ рукописяхъ (ср. Н. Я. Марръ въ Журн. и проток. Предсоборнаго Присутствія. III, 2. 1907, 110) трактатахъ, въ частности изв'єстный церковный д'вятельи богословъ энохи Давида Строителя Арсеній икалтойскій (XII в.). Имя Максима упоминается и въ одной изъ одъ поэта этого времени Шавтели (Н. Я. Марръ, Древнегрузинскіе одописцы. ТР, IV, 1902, стр. 5). Для грузинскихъ читателей доступъ къ произведеніямъ Максима едва ли не впервые открыль своими переводами св. Евеимій аеонскій († 1028)... Перечисленіе извістныхъ на грузнискомъ языкі трудовъ съ именемъ Максима дается у Джавахова въ XB, I, 1912, 11-12, 19, 24-25, и у прот. Кекелидзе въ ТрКА, 1912, сентябрь, 39—41.—Есть ли что-либо заслуживающее вниманія о Максим'в, кром'в т'вжь или иныхъ мимоходныхъ замічаній, въ письменности коптской и зоіопской, мнів неизвівстно.

томъ судить по сохранившимся рукописямъ, пользовались весьма широкой распространенностью. На западъ ему въ особенности былъ обязанъ при развитіи своей системы извъстный своимъ тягогъніемъ къ греческому Востоку западный философъ-богословъ ІХ в. Эригена (Эріугена). Съ весьма высокой оцънкой его не только съ богословской стороны, но и философской, можно встръчаться и въ новъйшее время. Достаточно указать хотя бы на отзывъ о немъ В. С. Соловьева, какъ о «самомъ сильномъ, послъ Оригена, философскомъ умъ на христіанскомъ Востокъ» 1.

Въ греческой церкви съ давнихъ поръ было установлено чествованіе Максима, какъ святого, принятое и другими православными церквами; почитается намять его и въ римско-католической церкви. Древнимъ церковнымъ обычаемъ было воздавать прославление святымъ въ особенности на мъстахъ ихъ погребенія: уже въ первыя времена христіанства храмы въ честь мучениковъ устроялись, когда это было возможно, на ихъ могилахъ. Св. Максимъ окончилъ жизнь въ древней Лазикъ, въ нынъшнемъ русскомъ Закавказьъ. Мъстное кавказское преданіе указываеть сь точностью мъстность, гдв онъ былъ погребенъ; сообщается и о бывшемъ здвсь ивкогда монастыръ имени св. Максима, хотя нынъ тутъ имъется лишь незначительная обращенная въ церковь часовня. Въ последнее время былъ возбужденъ вопросъ объ установленіи здёсь такого чествованія его памяти, которое соотвътствовало бы значению великаго вселенскаго учителя и подвижника. Такъ какъ св. Максиму суждено было закончить подвигь вкры исповъдничествомъ и смертію въ ссылкъ въ предълахъ нынъшняго русскаго государства, то забота объ этомъ, очевидно, должна лежать на представителяхъ какъ грузинской церкви, такъ вмъсть и на представителяхъ русской церкви.

Кавказское преданіе им'ьеть весьма высокую степень в'вроятности. Но научная пров'трка его, тыть не мен'ье, не является излишнею. Съ вопросомъ о м'ьсть погребенія св. Максима тысно связань вопрось о м'ьсть его заклю-

<sup>1</sup> Энцикл. Словарь Брокгауза-Эфрона, полут. 35 (1896), 446. О христологіи св. Максима ср. И. Орловъ, Труды св. Максима Исповъдника по раскрытію догматическаго ученія о двухъ воляхъ во Христъ. СПб. 1888. Краткій очеркъ вообще богословско-философскихъ воззрѣній его — А. Брилліанто въ, Вліяніе восточнаго богословія на западное въ произведеніяхъ Іоанна Скота Эригены. СПб. 1897, 191—219. Въ послѣдніе годы въ русской богословской наукъ обращено особое вниманіе на этого столь важнаго представителя патристической письменности. Въ Московской Духовной Академіи начатъ переводъ его произведеній на русскій языкъ педъ редакціей † М. Д. Муретова съ участіемъ С. Л. Епифановича. Въ Кіевъ должно выйти въ скоромъ времени обстоятельное изслѣдованіе о Максимъ и его литературной дѣятельности С. Л. Епифановича (уже изданъ отдѣльно общирный очеркъ его: Преп. Максимъ Исповъдникъ и византійское богословіе. Кіевъ 1915).

ченія, гдѣ онъ и скончался. Содъйствовать уясненію этихъ вопросовъ и имѣетъ своею задачею предлагаемый очеркъ<sup>1</sup>.

I.

Указанія относительно м'єста кончины и погребенія св. Максима Испов'єдника им'єются, прежде всего, въ греческихъ источникахъ. Изъ нихъ до-

Ближайшимъ поводомъ къ его появленію послужило именно возбужденіе указаннаго вопроса объ установленіи надлежащаго чествованія св. Максима на м'єсть его погребенія въ Закавказьъ, и въ своемъ первоначальномъ видь онъ представляль записку, составленную по порученію Совъта Петроградской Духовной Академіи. — Досель еще незаконченное, до настоящаго времени дело это имееть следующую исторію. Впервые вопросъподнять быль въ 1908 г. Лечхумскимъ убяднымъ начальникомъ А. К. Энкелемъ, обративпцимся по этому поводу съ письменнымъ заявленіемъ къ Кутаисскому губернатору и затвиъ (6 сентября) въ Грузино-Имеретинскую Синодальную Контору. Последняя отношение Энкеля отправила къ епископу имеретинскому Георгію, съ порученіемъ собрать св'яд'янія по возбужденному вопросу и дать свое заключеніе. Въ отвъть на это, епископъ Георгій представилъ записку, написанную Ө. Жорданіей, и въ своемъ рапортъ (отъ 21 февраля 1909 г.) высказывался, что ходатайство Лечхумскаго увзднаго начальника «заслуживаетъ полной похвалы и одобренія, ибо изложенныя въ представленной записк'я данныя не оставляютъ сомивній въ томъ, что Максимъ Исповедникъ погребенъ въ указанной въ ходатайствъ Энкеля часовнъ, состоящей нынъ во развалинахъ». Контора, донося объ этомъ (31 августа 1909 г.) Св. Синоду и препровождая записку Жорданіи, также нашла возбуждаемое ходатайство заслуживающимъ уваженія. Св. Синодъ, признавъ нужнымъ, прежде окончательнаго ръшенія дъла, подвергнуть представленныя Конторою историческія свъдънія о мъсть кончины и погребенія св. Максима научной провъркъ, по опредъленію отъ 27 августа — 18 сентября 1912 г. передалъ съ этой цёлью записку Жорданіи въ Петроградскую Духовную Академію. Составленная посл'в этого, лежащая въ основ'в настоящаго очерка, записка, по постановленію Совъта Академіи отъ 16 декабря 1913 г. была представлена Св. Синоду. Показаніе о погребеніи св. Максима въ м'єстности Мури было признано въ ней заслуживающимъ довърія въ высокой степени, но указано было на желательность, для окончательнаго выясненія вопроса, еще археологических разысканій въ містности Мури, и именно, подъ руководствомъ академика Н. Я. Марра, какъ наиболее компетентнаго ныне изследователя Кавказа и его древностей. Св. Синодъ опредъленіемъ отъ 20/28 марта 1914 г. предоставилъ своему Оберъ-прокурору снестись съ Академіей Наукъ пъ цёляхъ осуществленія нам'вченнаго предположения объ археологическомъ изследовании, съ ассигнованиемъ на расходы по этому изследованію 500 р. Изследованіе м'єстности и раскопки въ Мури произведены былизатьмъ льтомъ 1914 г. откомандированнымъ Н. Я. Марромъ изъ состава Анійской археологической экспедици старшимъ хранителемъ Кавказскаго Музея Н. Н. Тихоновымъ при содъйствін кн. Д. Е. Микеладзе и Д. А. Кипшидзе. Работы осмотрівны были Н. Я. Марромъ 13-16 іюля. Краткое сообщеніе о нихъ прочитано въ засъданіи Историко-Филологическаго Отделенія Академіи Наукъ 11 февраля 1915 г. (ср. ИАН, 1915, № 6, 507-8), и извещеніе (оть 28 февраля) послано Св. Синоду. Само по себ'ї это археологическое разсл'ядовавіе прямого отвъта на вопросъ о мъстонахождении могилы св. Максима не дало, и обработка добытыхъ данныхъ, по заключенію Н. Я. Марра, требуеть еще дополнительныхъ разысканій, главнымъ образомъ изученія грузинской версіи житія св. Максима по древнъйшему его (мартвильскому) списку. Отчетъ въ окончательномъ видъ предположено напечатать въ ХВ. Св. Синодомъ 28 апръля 1915 г. постановлено было оставить ходатайство Грузино-Имеретинской Конторы пока безъ дальныйшихъ распоряженій.

кументами самой высокой цѣнпости, по достовѣрности и обстоятельности сообщаемыхъ въ нихъ свѣдѣній, вообще являются написанныя вскорѣ же послѣ копчины Максима письмо Анастасія апокрисіарія и записка Өеодосія гангрскаго.

Анастасій сосланъ быль въ Лазику вибств съ Максимомь и другимъ Анастасіемъ, монахомъ (ученикомъ Максима съ 619 года), въ 662 г. и тамъ жилъ, послв скорой кончины ихъ, еще нвсколько лвть (прибыли всв вибств въ Лазику 8 іюня, Анастасій монахъ † 24 іюля, Максимъ † 13 августа, Анастасій апокрисіарій † 666 октября 11). Незадолго до своей смерти онъ въ письмъ къ Оеодосію въ Іерусалимъ, относящемся ко времени между 1 сентября 665 и 31 августа 666 г. (ІХ индиктъ), описалъ первоначальную судьбу своихъ сподвижниковъ и свою собственную по прибытіи въ Лазику, обстоятельства кончины Анастасія монаха и Максима и свою дальнъйшую судьбу. Въ письмъ при этомъ онъ выражалъ желаніе, чтобы кто-либо изъ имъющихъ ревность по Богъ пришелъ къ нему для его утъщенія и для засвидътельствованія истины православія въ мъсть его ссылки, и чтобы принесены были ему дъянія Латеранскаго собора 649 г. противь монооелитовъ.

Адресать этого письма, Осодосій, родомъ изъ Гангры, пресвитеръ и монахъ въ Герусалимъ, еще со временъ изданія типоса (648) и Латеранскаго собора посвятившій себя, вмість съ братомъ Өеодоромъ, на служеніе гонимымъ за православіе отъ византійскаго правительства, провожавшій трехъ исповъдниковъ въ 662 г. въ ссылку въ Лазику, еще прежде полученія этого письма отправился къ Анастасію. Но сначала онъ побываль въ Херсонисъ таврическомъ, куда еще въ 648 г. сосланы были константинопольскіе ученики Анастасія, братья Евпрепій († 655 окт. 20) и Өеодорь, а затемъ сосланъ въ 654 г. и напа Мартинъ († 655 сент. 16). Өеодора въ Херсонист Оеодосій засталь въ живыхъ, но въ Лазику онъ прибыль уже по смерти Анастасія. Побывавь въ томъ мість, гді онъ жиль въ посліднее время и скончался, онъ получиль письмо его, вмѣстѣ съ разными реликвіями и литературнымъ наслъдствомъ, на обратномъ пути изъ Лазики, отъ Григорія, настоятеля монастыря Іоанна Крестителя такъ назыв. Βεταράρεως въ Аланін, 20 августа 668 года. Письмо это было имъ потомъ опубликовано витель съ другими документами, относящимися къ исторіи моновелитскаго спора. Онъ приложилъ къ нимъ еще свою памятную записку, съ цёлію сохранить для потомства сведенія объ авторе письма и его ученикахъ, Осодоръ и Евпрепіи; говорится въ ней также и о Мартинъ и Максимъ съ Анастасіемъ монахомъ. Записка написана во время оть 1 сентября 668 до 31 августа 669 г. (XII индиктъ).

Изъ письма Анастасія изв'єстна на греческомъ язык'є только часть его, касающаяся именно Максима, въ извлеченій, пом'єщенномъ въ одной изъ редакцій житія Максима. Этотъ греческій текстъ напечатанъ лишь въ недавнее время М. Д. Муретовымъ и зат'ємъ С. Л. Епифановичемъ з. Какъ видно изъ латинскаго перевода этого письма у Анастасія Библіотекаря, составителемъ житія были сд'єланы въ этомъ извлеченіи н'єкоторыя опущенія въ сравненіи съ подлинникомъ. Записка Феодосія сохранилась на подлинномъ язык'є въ п'єломъ вид'є въ сод. Vatic. gr. 1671 s. X, и издана недавно С. Л. Епифановичемъ з.

Раньше оба эти памятника были извёстны въ печати лишь въ датинскомъ переводё Анастасія Библіотекаря (ІХ в.), въ его такъ назыв. Collectanea, изданныхъ впервые Сирмондомъ въ 1620 г. и неоднократно потомъ перепечатывавшихся, въ послёдній разъ — въ 129 томё латинской Патрологіи Миня. Относящіеся къ Максиму документы въ Collectanea перепечатаны были также Комбефисомъ въ его изданіи твореній Максима (1675), но съ ошибками, повторенными, съ прибавленіемъ новыхъ, въ 90 томё греческой Патрологіи Миня 4.

Извлеченіе изъ письма Анастасія им'ьегся и въ грузинскомъ перевод'є упомянутаго житія, принадлежащемъ св. Евенмію асонскому († 1028); данныя этого письма, чрезъ посредство житія, вошли и въ краткое сказаніе грузинскаго синаксаря, переведеннаго (1038—1042) съ греческаго языка, съ дополненіями, Георгіемъ Мтацминдели. Переводъ на русскій языкъ и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Творенія св. отца нашего Максима Испов'ядника. Ч. І. Житіе преп. Максима и служба ему. Переводъ, изданіе и прим'яданія проф. М. Д. Муретова. Сергієвъ Посадъ 1915 1916, 162—7 (первоначально въ приложеніи къ БВ, 1918, ноябрь).

 $<sup>^2</sup>$  Въ собраніи неизданных в греческих в текстовъ, относящихся къ св. Максиму, уже напечатанномъ, но еще не выпущенномъ въ свътъ, и любезно присланномъ миѣ издателемъ въ мартъ 1915 г., стр. 9-10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Тамъ же, 11-20. Запискъ предпослано въ рукописи краткое введеніе анонимнаго автора (10-11) и дано другое заглавіє: Історіх σύντομος τὰ κατὰ τὸν μακάριον Μαρτίνον γεγονότα πάπαν Ῥώμης καὶ τὸν ὅσιον Μάξιμον καὶ τὸν σύν αὐτῷ [не достаетъ, очевидно, причастія при історіα], вивсто подлиннаго общирнаго заглавія, сохраненнаго въ латинскомъ переводъ (Scholium, sive Hypomnesticum, etc.). У Муретова русскій переводъ сдѣланъ съ латинскаго текста, 209-225, но затѣмъ помъщены поправки къ нему по изданному Епифановичемъ греческому тексту, 226-230 (=БВ, 1914, апрѣль).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> PL, 129 (1853), с. 659—634, 681—690; PG, 90, с. 171—178, 193—202. Опиобки допускаются часто, между прочимъ, въ собственныхъ именахъ. Напр., 173С Scotoni стоитъ вивсто Scotori, Abasgoiam — Abasgiam, 173D Sunias — Suanias, 174D Misimiamae — Misimianae, illi—illinc, 175A Phustuensium — Phustensium, 177В пропущена послѣ слова Hiberiae пѣлая фраза, оканчивающаяся также этимъ словомъ; 193В Theodoreto (у Миня) вивсто Theodoro, 198D habitoribus—habitatoribus, 199В tibi—sibi, scribat—scribebat. Но съ другой стороны, въ PL, 129, 687С послѣ minimis пропущено Theodosio scilicet et, Bavararu стоитъ вивсто Ватагаги.

житія (въ извлеченіяхъ) и синаксарнаго сказанія сдёланъ прот. К. Кекелидзе<sup>1</sup>.

Анастасій разсказываеть, что когда Максимъ, самъ онъ и другой Анастасій—монахъ прибыли въ «страну христолюбивыхъ Лазовъ» (τὴν τῶν φιλοχρίστων Λαζῶν χώραν), по приказу тогдашняго начальника этой области ихъ немедленно разлучили.

Μακсима отнесли на сплетенных в изъ прутьевъ носилкахъ (πλέξαντες ἀπὸ βεργίων ώσπερ χαλάδριον), такъ какъ онъ не былъ въ состояніи, по немощи, даже сидѣть, ни на вьючномъ животномъ, ни въ экипажѣ, и заключили «εἰς κάστρον λεγόμενον Σχιομάριν, πλησίον διακείμενον τοῦ ἔθνους τῶν λεγομένων 'Αλανῶν», «in castro Schemari vocitato juxta gentem eorum qui dicuntur Alani», «въ крѣпости, которая называлась huмаръ, — по близости къ странѣ Осетинской» <sup>2</sup>.

Анастасія авву и Анастасія апокрисіарія отвезли на лошадяхъ и заключили перваго—въ апсилійскую крѣпость «Σхοτόριν», второго—въ мисиміанскую «Воυλόλους». Но ихъ вскорѣ, 18 іюля, по приказу начальника (per jussionem tunc principis), привели сначала «εἰς τὸ λεγομένον Μουχορίσιν», и отсюда Анастасія монаха отправили полуживого (ἡμιθανή ὅντα) «εἰς κάστρον τῆς λεγομένης Σουανίδος», или «Σουανίας», ιχѣ οнъ, сразу по заключеніи, и умеръ, другого Анастасія— «εἰς κάστρον τῆς λεγομένης Θαχυρίας».

Максимъ, когда находился въ вышеупомянутой крѣпости (in castro superius memorato), заранѣе (по Өеодосію, за 15 дней) получилъ въ видѣніи откровеніе о своей кончинѣ, имѣвшей быть 13 августа, въ субботу, и призвавъ нѣкоторыхъ изъ находившихся въ крѣпости лицъ (quosdam ex his qui erant in castro), сообщилъ имъ объ этомъ. Въ указанный день онъ и скончался. Анастасій сообщаеть и о другомъ чудесномъ фактѣ, которымъ сопровождалась кончина Максима и который имѣлъ мѣсто на его могилѣ (in sancto ejus monumento) послѣ его погребенія; это чудо, по его словамъ, до настоящаго момента (666 г.) видятъ и разсказываютъ о немъ живущіе въ

¹ Свёдкнія грузинскихъ источниковъ о прен. Максимѣ Исполедникѣ, въ ТрКА, 1912 ноябрь, 477—9, 485 (въ отд. оттискѣ 68—70, 76). При переводѣ житія прот. Кекелидзе имѣлъ двѣ лишь позднѣйшія тифлисскія рукописи, Тифл. ц. арх. Музея 636, оконч. 1728 г., и Общ. распр. грамоти. среди грузинъ, 1128, XIX в., и не могъ воспользоваться указанными у него древнѣйшими списками, Мартвильскаго монастыря, 1030 г., и Джручскаго, 1031 г. Синаксарь былъ у него подъ руками въ рукоп. п. арх. Музея 840, 193, 97—XI в.; 222, 859—XII в.; 569, 635—XII—XIII в.; 139—XIII в. (ТрКА, 1912, сентябрь, 2—3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Муретовъ, 163-4 = Епифановичъ, 9. PL, 129, 660AB = PG, 90, 173C. Кекелидзе. 477-8 (68-9). Σχικμάριν Εпифановичъ исправляеть въ текстѣ въ Σχημάριν.

кръпости и ея окрестностяхъ (qui castrum illud et ejus circa regionem inhabitant); слухъ о немъ дошелъ и до нъкоторыхъ изъ начальствующихъ и именитыхъ лицъ (ad quosdam etiam principum atque magnatum pervenit). Именно: три яркіе свътильника освъщаютъ по ночамъ святую могилу этого святого мученика (tres lampades luciferae per singulas noctes sanctum sancti illus martyris Maximi monumentum illustrant)<sup>1</sup>.

Анастасія апокрисіарія, который теперь одинъ остался въ живыхъ, послъ того какъ онъ два мъсяца (слъдовательно, до 20-хъ чиселъ сентября) лежаль больной «in castro praedictae Thacyriae», начальникь (princeps) опять отослаль «ad partes Apsiliae et Misimianae custodiae mancipandum in castro Phustas». При этомъ онъ въ теченіе семи мѣсяцевъ водилъ его по названнымъ областямъ, безъ необходимой одежды и обуви, пѣшкомъ, изнемогающаго оть холода, голода и жажды, желая, чтобы и онъ погибъ. Но онъ самъ подвергся изгнанію (post aliquos itaque dies pellitur illinc, — повидимому, изъ мѣстности, гдѣ находилась крѣпость Phustas, по водвореніи тамъ Анастасія въ марть-апры 663 г.). Преемникъ его освободиль Анастасія изъ этой крѣпости и поселиль вблизи своего мѣстопребыванія (цихта domum suam receptum). Однако чрезъ годъ (следовательно, въ мартеапрыт 664 г.) и онъ изм'янить свои отношенія къ нему, и «по діавольскому дъйствію» опять назначиль его «ad praedictum castrum» (=Phustas); но въ тотъ же день самъ онъ долженъ былъ бъжать въ страну «христолюбивыхъ» авасговъ, и объщалъ тамъ князьямъ (principibus) авасговъ, сочувствовавшимъ Анастасію, хотя лично его и не знавшимъ, облегчить по возможности его участь въ случат возстановленія во власти. Но когда чрезъ нісколько дней при чьей-то помощи онъ возвратился, то не только не исполниль объщанія, а вел'єдъ даже немедленно перевести Анастасія «a castro Phustensium» «in Schemareos castrum». Анастасій быль уже на пути туда, какъ притвснитель его снова быль изгнань и бъжаль туда же, гдв быль и прежде. Новый начальникъ, Григорій, возвратиль Анастасія «a via crebro dicti Schemareos castri» и помъстиль вблизи мъста, гдъ жиль самъ, оказывая ему всякое покровительство<sup>9</sup>. У Өеодосія гангрскаго это м'єсто последняго заключенія и смерти Анастасія опредбляется, какъ крвпость «Ооосооцияс» (Thusumes)» 3.

<sup>1</sup> PL, 129, 660D—661AB=PG, 90, 174ABC. О подобномъ же чудъ, явленіи свъта на мъсть, гдь находилось (непогребенное еще) тьло отшельника Іоанна (на горь ἀπὸ εξ μιλίων 'Ρόσσου), разсказывается, между прочимъ, въ «Лугь духовномъ», гл. 87. PG, 87,3, 2944—5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> PL, 129, 661-2=PG, 90, 174-5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Епифановичъ, 13. PL, 129, 683D-684A=PG, 90, 195C.

Тамъ, гдъ окончилъ свою жизнь и гдъ былъ погребенъ св. Максимъ, Өеодосій самъ не быль, но онъ имъль возможность бестровать съ лицами, весьма хорошо знавшими эту м'естность. Онъ сообщаеть, что о светь, являющемся надъ могилою Максима (οὐ καὶ τὸ άγιον μνημα κατά νύκτα λαμπάδας αναβλυστάνει, αφ' ής ήμέρας κεκοίμηται μέγρι νον), οπь самъ слышаль отъ многихъ какъ изъ среды начальствовавшихъ, такъ и изъ среды простыхъ **Θ**бывателей (παρὰ πολλῶν τῶν ἐχεῖσε ἀρχόντων τε χαὶ οἰχητόρων), при чемъ они подтверждали истинность факта клятвою; однимъ изъ очевидцевъ этого факта является самъ начальникъ кръпости, гдъ Максимъ былъ заключенъ, Мистріанъ: онъ многократно во время ночной стражи, вмѣстѣ съ другими воинами изъ своего гарнизона, видёлъ свётильники и первый разсказалъ о нихъ Βυ Επω (ό του αυτου κάστρου Σγημάρεως κόμης [κώμης Επιφαι.] Μιστριάνος, ό καὶ βιγλεύων μετά τῶν ἐαυτοῦ στρατιωτῶν ταύτας [=τὰς λαμπάδας] οὐχ ἄπαξ ούδ' είς, άλλά και πολλάκις θεασάμενος και πάσι πρώτος φανερώς κηρύξας). Самъ Осодосій не нашель возможнымъ идти туда въ виду трудности восхожденія на гору (гдф находится крыпость), которая представляєть — по его мижнію — вершину Кавказскихъ горъ, и выше ея изтъ горы на землю (διά τε την του όρους έχεινου ήτοι της χορυφης των Καυχασίων, οὐ ύψηλότερον όρος έπί γῆς ούχ ἔστιν, δυσγέρειαν)1, и въ виду зимняго времени, а также неспокойнаго состоянія обитающихъ тамъ народовъ.

Такимъ образомъ, по Анастасію и Өеодосію, мѣстомъ заключенія Максима была крѣпость «Σχημάρις (Σχήμαρις) — Schemaris» или «Σχισμάρις (Σχισμάριον)»; близъ нея онъ былъ и погребенъ. Сообщенія ихъ не могутъ возбуждать никакихъ сомнѣній въ своей достовѣрности, и вопросъ можеть быть только о мѣстонахожденіи указываемой ими крѣпости и о правильной формѣ ея наименованія.

#### II.

Въ отличіе отъ этихъ весьма важныхъ въ данномъ случав историчеческихъ источниковъ, крайне невысокую ценность имеють въ целомъ сами по себе разныя позднейшія сказанія о Максиме и житія его, писанныя анонимными авторами. Новаго въ сравненіи съ темъ, что известно и помимо ихъ, они даютъ очень мало, и вместо фактовъ ихъ авторы сообщають иногда лишь свои неверные домыслы.

Начало нъкоторыхъ изъ тъхъ недоразумъній, которыя со временемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Епифановичъ, 16—17. PL, 129, 686D—687А=PG, 90, 198D—199А.

утвердились въ византийской традиціи о св. Максим' и сосланныхъ съ нимъ въ Лазику двухъ Анастасіяхъ, восходить частью уже къ сочиненію съ именемъ Анастасія Синанта конца VII в., о ересяхъ и соборахъ, изданному впервые Питрою 1. Въ немъ именно говорилось, вследъ за сообщеніемъ объ участи папы Мартина, о «приведеніи» Максима «съ двумя учениками Анастасіями» въ Константинополь для суда, тогда какъ Анастасій апокрисіарій на ділі быль сослань уже въ 648 г. въ Трапезунть, и съ Максимомъ прибылъ и былъ подвергаемъ допросу лишь Анастасій монахъ, который собственно и быль «ученикомъ» Максима въ тесномъ смысле слова; Анастасій апокрисіарій, если и вызванъ быль тогда въ Константинополь, то лишь для того, чтобы быть отправленнымъ въ новое мъсто ссылки — въ Месимврію, если только это не относится къ другому времени з. Здісь же сообщается о наказаніи Максима чрезь отрівзаніе языка и устичніе не только руки, но и ногъ 3, и о ссылкъ его въ Лазику, между тъмъ какъ о сподвижникахъ его Анастасіяхъ замічается только, что ихъ отправили въ ссылку въ разныя мъста, причемъ одинъ изъ нихъ, пресвитеръ, потерпълъ такое же наказаніе, какъ и учитель, а другой подвергся тягчайшимъ пыткамъ 4. Дается, очевидно, прямой поводъ думать, будто въ Лазику они и не были сосланы, и только одинъ изъ нахъ наказанъ подобно Максиму, чрезъ отръзаніе языка и пальцевъ.

Это произведеніе, судя по буквальному почти сходству нікоторых в мість, было подъ руками у неизвістнаго автора древнійшаго — нужно думать — изъ иміющихся кратких в сказаній о Максимі, указаннаго нікогда еще въ Acta Sanctorum болландистовь и ныні изданнаго С. Л. Епифановичемъ по cod. Vindob. hist. gr.14 (45): "Адхубіє їν επιτόμφ τοῦ όσίου πατρὸς Μαξί-

Pitra, Juris ecclesiastici Graecorum historia et monumenta. II. Romae 1868, p. 268-9.

 $<sup>^2</sup>$  268: ἄμα δυσί μαθη τατς Άναστασίοις τὴν προσηγορίαν, διὰ ταύτην τὴν αἰτίαν ἐπὶ τὸ Βυζάντιον ἄγονται, καὶ τὸν Μαρτίνου κλῆρον δέχονται. На оппибочность этого миѣнія, чрезъ посредство синаксарнаго сказанія и житія Максима сдѣзавінагося общераспространеннымъ, указаль J. Stiglmayr, Der heilige Maximus «mit seinen beiden Schülern», въ Der Katholik, 1908, № 7, 39—45, безъ выясненія, однако, его дѣйствительнаго источника.

 $<sup>^3</sup>$  268: Уλωσσοτομούσιν οι άσεβεῖς, χεῖρα καὶ πόδας συνεκκόψαντες. Объ усѣченін ногъ въ древнѣйшихъ источникахъ не говорится. Ср. Епифановичъ, 11—12; РG, 90, 172А. Но сообщеніе объ этомъ встрѣчается у Гагика. Գ‡ру  $\partial_{z}\partial_{z}g$ . Тифлисъ 1901, 301:  $\partial_{z}\partial_{z}g$  Аван Въ. Дами.

<sup>4 268—9:</sup> Τῶν δὲ μαθητῶν θάτερον ἀλλαχόσε ὑπερώρισαν, τὸν μὲν γὰρ ἔνα, πρεσβύτερον τὴν τάξιν ὅντα, τὰ αὐτὰ τῷ διδασκάλῳ τιμωρησάμενοι, τὸν δ' ἄλλον αἰκίαις βαρυτάταις καταξήναντες, ἀλλήλων ἀνοσιούργῳ γνώμη κεκρατημένοι διαζεύγνυσιν. Ποβοχъ κъ мићиню, что лишь Анастасій пресвитеръ пострадаль подобно Максиму, могъ давать до нѣкоторой степени уже разсказъ Θеодосія. Епифановичть, 11.

иои той сиодоуптой<sup>1</sup>. Завсь, посяв замычанія о ссылкы Максима сначала во Оракію и затімь, послі наказанія, въ Лазику, повторяется указанное сообщеніе, что «пресвитеръ» Анастасій наказанъ быль подобно своему учителю, о аругомъ же Анастасіи заявляется съ опредѣленностью, что онъ сослань быль въ крапость оракійскую (гда, въ Месимвріи, въ дайствительности онъ былъ уже передъ ссылкой въ Лазику)<sup>2</sup>. Крайнюю смутность своихъ представленій объ Анастасіяхъ этогь авторь, между прочимъ, еще ранье обнаруживаетъ въ томъ, что подъ именемъ «пресвитера» Анастасія у него выступаеть въ сущности Анастасій монахъ, а пресвитеръ и апокрисіарій римскій Анастасій называется «апокрисіаріемъ его» (неясно кого, Максима ли, или же Анастасія «пресвитера») В. Но и о пребываніи Максима въ ссылк въ Лазикъ у него даются совершенно песогласныя съ дъйствительностью свъдънія. Извъстіе, что Максимъ скончался вскоръ послъ казни, которой подвергся, онъ считаетъ вообще измышленіемъ «нечестивыхъ» 4, и самъ разсказываеть, что на дъл ему вскор же после ссылки въ Лазику. пограничную съ Авастіей, дарованы были Богомъ здравіе и способность рачи, и онъ жиль тамъ еще около 3 льть, утверждая своимъ ученіемъ находившихся тамъ върующихъ и приводя къ Богу чрезъ крещение невърныхъ, при этомъ своими трудами доставаль средства къжизни несмотря на свой преклонный возрасть 5. То, что до известной степени можеть относиться кь Анастасію апокрисіарію, здісь ошибочно утверждается о Максимі в.

<sup>1</sup> Епифановичъ, 21—2, 4,9-18, 5,9-6,2. Начало: «О облос кай тризимиристос».

<sup>2 22,16-19: [</sup>Μακοπωγ] τὰς χεῖρας καὶ τὴν γλῶσσαν ἀκρωτηριάζουσι καὶ ἐν Λαζικῇ εἰς ἰξορίαν πέμπουσιν. Τοὺς δὲ δύο μαθητὰς αὐτοῦ όμωνύμους Άναστασίους, τὸν μὲν πρεσβύτερον ἴσα τῷ διδασκάλῳ τιμωρησάμενοι, ἐν ἀλλοδαπεῖ κατεδίκασαν, τὸν δὲ ἔτερον εἰς κάστρον τῆς Θράκης ἐξέπεμψαν.

<sup>3 4,15-18:</sup> πανταχού θεοσορώς εδίδασκε καὶ ἐκήρυττεν, ἔχων εἰς τοῦτο συναγωνιστὰς Ἀναστάσιον τὸν πρεσβύτερον καὶ ἔτερον Ἀναστάσιον τὸν ἀποκρισιάριον αὐτοῦ.

<sup>4</sup> Очевидно, еретиковъ-моноослитовъ, или, можетъ быть, монофиситовъ. Извъстіе о смерти Максима передавалось ими въ томъ видъ, что онъ (22,20-21) μετὰ τὴν ἐχτομὴν τῆς αὐτοῦ γλώσσης σχωληχόβρωτος γενόμενος ἐτελεύτησεν. Не говорилось ли это, напр., въ упомянутомъ сирійскомъ памфлетъ, «Исторіи о Максимъ» Григорія или Георгія?

<sup>5 22,28-81:</sup> Μετὰ γὰρ τὸ ἐξορισθηναι αὐτὸν ἐν Λαζικη τη πρὸς ᾿Αβασγίαν οὐ μετὰ πολύ τὴν ὑγίειαν [ὑγείαν Επιφαιι.] αὐτῷ ὁ θεὸς ἐδωρήσατο καὶ ἐλάλει τρανέστατα ὑπὲρ τὸ πρό.ερον, πάντας τοὺς ἐκεῖσε διδάσκων καὶ ὑποστηρίζων τοὺς πιστούς, ἀπίστους δὲ εἰς ἐπίγνωσιν τοῦ Χριστοῦ ἐδηγῶν καὶ διὰ τοῦ βαπτίσματος τῷ Θεῷ προσάγων. Ἐν τούτοις μέχρι τριετοῦς χρένου ἐν τῆ ἔξορία διαρκέσαντος, ἐαυτῷ ἐν ταῖς τοῦ σώματος χρείαις διηκόνει, μή τινος ἐπιβαρὴς γενόμενος, καίτοι πρεσβύτης καὶ πλήρης ἡμερῶν ὑπάρχων, πάντα πόνον μεθ' ὑπομονῆς καὶ εὐχαριστίας γενναίως ὑπέρερε διὰ τὴν ἐλπίδα τῶν αἰωνίων ἀγαθῶν.

<sup>6</sup> Начало "Αθλησις εν επιτέμω почти буквально (кром'ь первыхъ строкъ) воспроизводится въ памятникъ константивопольскаго происхожденія, изданномъ А. А. Дмитріевскимъ по Патмосской рукописи IX—X в. (№ 266) и представляющемъ объединеніе краткихъ извлеченій изъ синаксарныхъ сказаній съ указаніями типикона. А. Дмитріевскій, Описаніе

Другая, въ греческихъ синаксаряхъ наиболье распространенная редакція особаго сказанія о Максимь, изданная впервые Комбефисомъ и въ новьйшее время Delehaye, является въ общемъ сокращеніемъ первой и повторяеть ея ошибки 1. Здѣсь даже прямо уже заявляется о прибытіи Максима «изъ Рима съ двумя Анастасіями, учениками его» 2. То же, что и тамъ, говорится о трехлѣтнемъ пребываніи Максима въ Лазикъ и о судьбѣ Анастасіевъ. Но эпитеть πρεσβύτερες въ отношеніи къ первому Анастасію здѣсь понимается въ смыслѣ указанія на возрасть, почему другой Анастасій (апокрисіарій), сосланный якобы въ одну изъ еракійскихъ крѣпостей и тамъ умершій, получаеть эпитеть νεώτερος 3.

Не болье какъ простую риторическую амплификацію этой краткой редакціи представляеть, наконець, третья извъстная нынь редакція, которая имьется въ «Царской» минев, изданной В. В. Латы шевымъ; напечатана она и у С. Л. Епифановича 4. Для характеристики амплификатора, незнакомаго, повидимому, ни съ какими другими памятниками о Максимъ, кромъ перерабатываемаго имъ сказанія, можно указать, что онъ не стъсняется къ сообщенію о возвращеніи Максима «съ двумя его учениками» изъ Рима въ Константинополь прибавить еще измышленіе, будто онъ посе-

литургических в рукописей, хранящихся въ библютеках в православнаго востока. І. 1. Кіевъ 1895, стр. 103 — Епифановичъ, 21,6-18. Вивсто πρώτος εν τοῖς μυστογράφοις γεγονώς (21,8) здвсь читается πρωτοσσαρχήτης γέγονεν. Конецъ: γέγονε μοναχός εν τῷ μοναστηρίω Χρυσοπόλει, εν ῷ καὶ γγούμενος γέγονε (посявднихъ словъ нътъ въ "Αθλησις).

<sup>1</sup> Напечатана была Комбефисомъ въ изданіи твореній св. Максима, І, Іхххіх—хс, по сод. Tilianus, и перепечатана въ PG, 90, 209—212. Н. Delehaye издаль ее въ Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae e codice Sirmondiano nunc Berolinensi. Bruxellis 1902, подъ 21 января, с. 409—410, и подъ 13 августа, с. 887—890. Начало: «Оύτος ην κατά τούς χρόνους Κωνσταντίνου, τοῦ ἐπικληθέντος Πωγωνάτου» (с.409), «Ούτος ην ἐπὶ τῆς βασιλείας Κωνσταντίνου, τοῦ ἐπιλεγομένου Πωγωνάτου» (с. 887), [Άθλησις - Μαξίμου τοῦ ὁμολογητοῦ,] αδς ἐπὶ τῆς βασιλείας Κ. τ. ἐ. Π.» (Combefis). Указаніе нѣкоторыхъ рукописей и старопечатныхъ изданій (Хлудов. Τὰ 192, 193, 194, Хлуд. церк. печ. 142 [1641 г.], Моск. Акад. 835 [печ. 1660 съ поправками справщика Евоимія], Моск. Никол. Единов. мон. 78, Хлуд. 188]) и текстъ славянскаго перевода этой редакціи дается у Муретова, 285—291.

<sup>3 410,16=890,4=</sup>PG, 90, 212A.

<sup>4</sup> Menologii Anonymi Byzantini saeculi X quae supersunt. Ed. B. Latyšev. Fasc. II. Petropoli 1912, p. 273—5, по cod. Hierosol. S. Sepulchri № 17, s. XII, и cod. Ambros. № 834 (olim 162), а. 1240 (писанъ Лаврентіемь рутійскимь). Епифановичь, 23—25, по cod. Hierosol. № 16, s. XVI. Начало: «Κχὶ πῶς ἂν τὴν παρὰ τῶν φιλοχάλων». «Рабское» отношеніе составителя къ своему источнику наглядно показываетъ чрезъ сопоставленіе текстовъ В. В. Латышевъ, Византійская «Царская» минея. Изслідованіе (Записки Академіи Наукъ по Пстор.-филолог. Отдівленію. Т. XII, № 7). Петроградъ 1915, 277—280.

лился тамъ въ своемъ монастырѣ<sup>1</sup>, утверждая православіе своими рѣчами и посланіями.

Кромѣ этихъ краткихъ сказаній годно, уже упомянутое выше, представляеть компилицію, состоящую большею частію изъ буквальныхъ, иногда нѣсколько видоизмѣненныхъ и сокращенныхъ, выписокъ изъ разныхъ источниковъ: хроники Өеофана, описанія суда надъ Максимомъ, письма Анастасія апокрисіарія къ Өеодосію гангрскому. Буквальныя извлеченія сдѣланы и изъ названнаго выше "Адарсіє єν ἐπιτόμφ в. Невѣрныхъ свѣдѣній о ссылкѣ Максима и обоихъ Анастасіевъ компиляторъ не могъ принять въ виду точныхъ указаній въ приведенномъ у него письмѣ самого Анастасія апокрисіарія. Однако, хотя этоть Анастасій и извѣстенъ ему, какъ «пресвитеръ и апокрисіарій древняго Рима» , и у него въ выпискѣ изъ "Адарсіє осталось неисправленнымъ различеніе «пресвитера Анастасія» и «другого Анастасія, апокрисіарія его» 5.

Въ изобили появляются невърныя сообщенія, частію уже въ иномъ нѣсколько видѣ, въ упомянутомъ также выше грузинскомъ переводѣ этого житія в переводчикъ дополняль греческій текстъ оригинала частію на основаніи другихъ греческихъ памятниковъ, частію, повидимому, путемъ собственныхъ догадокъ. Анастасій монахъ и здѣсь является въ качествѣ «пресвитера», Анастасій же апокрисіарій оказывается уже почему-то «діакономъ» Послѣдній возвратился, будто бы, изъ своей ссылки въ Мингрелію, по смерти императора Константа († 668), въ Грецію. Говорится не о трехътьтнемъ нахожденіи Максима въ кавказской ссылкѣ, а лишь о четырехмѣсячномъ. Но на него въ то же время явно переносится по недоразумѣнію

<sup>1</sup> Latyšev, 275,8-9=Επифановичь, 24,18: τῷ ἰδίω μοναστηρίω παρέβαλε.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Па славянскомъ языкъ имъется еще весьма краткая особая редакція синаксарнаго разсказа, съ неодинаковымъ началомъ въ разныхъ рукописихъ, изданная Муретовымъ (292—6). Начало въ одной подредакціи (августь): «(Тъ) стын Максимъв, въ другой (январь): «Блженыи оцъ нашъ Максимъв. Греческіе подлинники этихъ текстовъ еще не указаны; возможно, что они скрываются въ ряду рукописныхъ синаксарей, перечисленныхъ у Delehaye.

 $<sup>^3</sup>$  Житіе издано по рук. Моск. Синод. библ. № 380, 1022 г., за исключеніемъ отдъловъ изъ описанія суда надъ Максимомъ, которые были уже ранве извъстны, у Муретова, въ разныхъ мъстахъ его перевода, и у Епифановича, 1—10. Начало: «Прикλείου τῶν σκήπτρον τῆς Ῥωμαϊκῆς λρχῆς ἐπειλημμένου».

<sup>4</sup> Муретовъ, 161=Епифановичъ, 9,2.

<sup>5</sup> Муретовъ, 37=Епифановичъ, 4,1с.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Переводъ на русскій языкъ прот. К. Кекелидзе въ ТрКА, 1912, ноябрь, 451—484 (отд. оттискъ, 42—75).

<sup>7 458 (=49).</sup> 

то, что разсказывается у Өеодосія гангрскаго объ Анастасіи апокрисіаріи: будто онъ писалъ письма изъ заключенія, привязавъ перо къ нскалѣченной рукѣ; въ частности, онъ писалъ незадолго до своей кончины, предсказанной имъ за 7 дней, и Анастасію «діакону» і.

Для византійскихъ читателей житіе этой редакціи было, в'єроятно вскор'є же посл'є его появленія, зам'єнено и повидимому выт'єснено другимъ, въ которомъ вм'єсто буквальныхъ вышисокъ изъ источниковъ предлагалось краснор'єчіе самого автора <sup>2</sup>. Какихъ-либо новыхъ сколько-нибудь важныхъ

<sup>1 478 (=69).</sup> Прот. Кекелидзе, довъряя вставкъ въ грузинскомъ переводъ этого житія, въ извлеченін изъ Анастасія апокрисіарія, 477-8 (=68-9): «Другого же Анастасія, который описаль все это и прислам мнь, пресвитеру всодосію, нанисавшему все настоящее подвиженичество святою Максима, заключили въ крепости, по имени Бокеле, на границахъ же Осетіи», полагаеть, что авторомь первоначальной редакціи греческаго житія, съ которой сдёланъ этоть переводъ, за вычетомъ изъ послёдняго разныхъ интерполяцій, былъ не кто другой, какъ Өеодосій гангрскій, и оно было написано вскорь посль VI всел. собора; общія мъста съ хронографіей Өеофана Исповъдника онъ объясняеть зависимостью Өеофана отъ житія, а не наоборотъ, какъ Епифановичъ (ТрКА, сентябрь, 10-13). Съ нимъ соглашается и Муретовъ, усматривая въ самомъ изданномъ имъ текстъ житія признаки большей его древности въ сравненін съ Өеофаномъ (21, 37).—Но значеніе указанной вставки подрывается уже дальныйшими совершенно невырными сообщеніями касательно «діакона» Анастасія и самого Максима, и ність основаній довірять ей больше, чість посліднимъ. О намісренін писать житіе Максима, которое Кекелидзе усматриваеть (11-12) въ запискъ Осодосія PG, 90, 200D=Епиф. 12), на дълъ тамъ не говорится; епископъ Николай, будто бы побудившій его къ этому, упоминается въ житіп совсёмъ иной редакців. Что касается взаимоотношенія текстовъ, то въ д'ійствительности Sermo tertius Анастасія Синаита послужиль и для Феофана, и для автора житія однимъ изъ источниковъ нікоторыхъ общихъ для пихъ (а не каких 1-либо особенных для Өеофана) сведеній. Между прочимь, на этотъ крайне неудовлетворительный источникъ <del>Ос</del>офана обратилъ вниманіе уже В. В. Болотовъ (ВВр. XIV, 99-100). При буквальномъ вообще сходств'ь, Ософанъ при этомъ пытается исправить накоторыя несообразности Анастасія, заміняя, однако, ихи новыми. Указываемая Муретовыми разность въ нъкоторыхъ выраженіяхъ у Өеофана и въ житіи не даетъ основаній къ заключенію о большей древности посл'єдняго, особенно если ни'єть при этомъ въ виду чтенія у Анастасія (между прочимъ, нужно зам'ьтить, что фраза Мур. 21 =Епиф. 2,10: τοῦτο γὰρ ἦν τὸ άγνόημα, не говорить о «невъжествъ» Ираклія, а ниветь отношеніе къвыше стоящему, 15=1,14: ἀγνόημα ἡγνόησε μέγιστον. Ср. Евр. ІΧ, 6). Прот. Кекелидзе часть интерполяцій въ грузинскомъ переводъ въ сравненіи съ текстомъ житія въ рук. Моск. Сивод. библ. Ж 380 относить на счеть греческаго оригинала житія, бывшаго въ распоряженін переводчика (ТркА, 1912, сентябрь, 7-9). Но въроятиве и въ нихъ видъть также прибавки Евоимія, имъвшаго подъ руками частію другіе греческіе источники, вообще же, какъ отмъчаеть и Кекелидзе (5-6), весьма свободно обращавшагося съ переводимыми текстами.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Греческій текстъ житія съ латинскимъ переводомъ былъ изданъ Комбефисомъ въ S. Maximi Opera. I (1675), i—xxviij, по cod. Regius (лат. переводъ былъ напечатанъ имъ еще ранѣе въ S. Maximi Confessoris Vita et Acta aliaque prolegomena. Parisiis 1670, р. 1—56). Въ Acta Sanctorum, augusti t. III (1737), р. 118—132, Pinius помѣстилъ латинскій переводъ Понтана (Pontanus, † 1626) съ неизвѣстной греческой рукописи, сличивъ его съ изданіемъ Комбефиса и съ греч. cod. ducis Sabaudiae. Моринъ, переводъ котораго (акты суда надъ Максимомъ и конецъ житія) приводится въ Анналахъ Баронія, а. 656, 657, зналъ 3 ватиканскихъ рукописи. Муретовъ пользовался при своемъ переводъ рук. Моск. Синод. библ. № 891 XV в. (2 листа XII—XIII в.); вмѣсто XIX—XXXIII глань здѣсь даются акты суда надъ

матеріаловъ авторъ не имѣлъ. Опущеніе ненужныхъ для цѣлей риторики разныхъ фактическихъ подробностей первоисточниковъ дѣлало его болѣе легкимъ для чтенія, но менѣе цѣннымъ въ историческомъ отношеніи. Грубыхъ ошибокъ о концѣ жизни Максима и это житіе, воспроизводя данныя предыдущаго житія, избѣгаетъ.

Маловажные сами по себѣ, эти болѣе или менѣе поздніе памятники, особыя краткія сказанія о Максимѣ и пространныя житія его, въ данномъ случаѣ представляють тоть интересъ, что по вопросу о мѣстѣ погребенія св. Максима содержать въ себѣ, за исключеніемъ лишь послѣдняго¹, весьма опредѣленное указаніе, какого нѣтъ въ древнѣйшихъ извѣстныхъ документахъ: Максимъ былъ погребенъ въ Лазикѣ «въ монастырѣ св. Арсенія», или, по нѣкоторымъ рукописямъ одного изъ этихъ памятниковъ, «св. Арсакія».

Максимомъ почти въ цъломъ видъ (поздвъйшая замъна?). У Комбефиса (очевидно, какъ въ cod. Regius) пропускъ между главами XVI и XVII. Въ PG, 90, 67-110, данъ текстъ Комбефиса. Начало: «Καὶ πάντων μέν των κατὰ θεόν».— Αвторт, сообщаеть, что къ написанію этого труда побудиль его своими настоятельными просьбами усердный почитатель Максима и его произведеній епископъ Николай (PG, 90, 109A, ср. 68C: ούτω - - καὶ ὑμῖν τὸ χρέος ἀφοσιώσοιμεν, τὸν περὶ ἐχείνου λόγον, εἴπερ τι ἄλλο, ἀπαραιτήτως εἰππράττουσ:ν). Η Επτ ο ο ο быхъ основаній видіть въ этомъ Николаї константинопольскаго патріарха Николая Мистика (901-907, 912-925), какъ признаетъ это и самъ В. В. Латы шевъ, обратившій на него вниманіе въ своемъ изсаедованіи о «Царской» мине і (276). Но можно сдёлать предположеніе, не тождествень ли упоминаемый въ житіи Николай съ керкирскимъ митрополитомъ этого имени, современникомъ Алексія I Комнина (1081-1118), присутствовавшимъ на соборі: въ Константивополе въ 1117 г., потомъ оставившимъ, по не совсемъ яснымъ причинамъ, свою каседру (ср. о немъ К. Krumbacher, Geschichte der byzant. Litteratur. München 1897<sup>2</sup>, 745-6). Свой особый интересъ къ произведеніямъ Максима Николай керкирскій заявилъ составленіемъ обширнаго комментарія на его «Главы о любви». Въ прологь, который только досель и изданъ въ Σπ. Λάμπρος, Κερχυραϊκά ανέκδοτα. 'Εν Άθήναις 1882, 27-8, онъ обращается, какъ полагаетъ издатель (29), по псей въроятности именно къ указанному императору («δέσποτα»), и отъ него онъ, можетъ быть, получилъ поручение написать этотъ комментарій. Характерное свидътельство о глубокомъ уважении и интересъ къ твореніямъ Максима супруги императора, Ирины, даеть дочь Алексія и Ирины, Анна Комнина, въ своей «Алексіадъ» (ср. у Комбефиса, PG, 90, 239D—240A). Появленіе разсматриваемой редакціи житія Максима въ эту эпоху, когда на Максима обращено было, повидимому, особое внимание, было бы, очевидно, вполнъ естественно. Неупоминание авторомъ житія о составленіп самимъ Николаемъ комментарія на одно изъ твореній Максима можеть быть объясняемо — если только именно этоть Николай заставиль его взяться за перо - твмъ, что житіе было написано раньше комментарія. Савдуєть замітить, что и константинопольскій патріархъ временъ Алексія Комина также быль Николай (Грамматикъ, 1084-1111), но объ отношенияхъ и его къ Максиму, какъ и объ отношеніяхъ Николая Мистика, повидимому, нётъ свёдёній.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ изданной Муретовымъ особой сокращенной редакціи сказанія на славянскомъ языкѣ также нѣтъ упоминанія о монастырѣ Арсенія, и говорится лишь о «заточеніи» Максима съ учениками въ «лазуньскую» (др. чтенія: лазаньскую, лазоньскоую) землю или страну (295).

Βτ "Αθλησις εν επιτόμφ, πος το ρασκασα ο τρεχηθτηθην προσδιβαнίη Μακсима въ Лазикъ, сообщается: «ὅτε δὲ εὐδόχησεν ὁ Θεὸς προσλαβέσθαι αὐτόν, μικρὸν νοσήσας ἀνεπαύσατο μηνὶ Αὐγούστφ τρισχαιδεχάτη καὶ ἐτάφη ἐν Λαζική ἐν τῷ μοναστηρίφ τοῦ ἀγίου 'Αρσενίου, ἔνθα καὶ ἰάσεις πλεῖσται γίνονται εἰς δόξαν τοῦ Θεοῦ ἡμῶν» 1.

Такъ какъ другіе авторы зависять оть этого памятника и воспроизводять лишь его сообщеніе<sup>2</sup>, то съ нимъ только, очевидно, и нужно считаться. Можеть возникать здёсь, кромѣ вопроса о достовѣрности и дѣйствительномъ значеніи этого извѣстія, еще вопросъ о правильности чтенія «Арбелісо». Но нѣть, повидимому, основаній предпочитать ему «Арбахісо» з.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Епифановичъ, 22,31-33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Вь синаксарномъ сказаніи, въ изданіи Delehaye по cod. Berol. 219, в. XII—XIII. (=S), подъ 21 января, 410,7-10: Καί κατέθηκαν αυτόν εν τη μονή του άγίου Άρσακίου εν αυτή τη χώρα τῶν Λαζῶν, πολλὰς θαυμάτων ἐνεργείας καθ' ἐκάστην ποιοῦντα. Ηο ποχъ 13 αΒιγστα, 889,10-18: Καὶ κατετέθη ἐν τῆ μονῆ τοῦ ἀγίου Άρσενίου ἐν αὐτῆ - - καθ' ἐκάστην πο:ῶν (το же y Combesis, PG, 90, 209D: καὶ κατετέθη - - καθ' ἐκάστην τελών). Πρи указаніи варіантовь, для 410,8: 'Арбахіоυ, Delehaye замівчаєть, 409-410,42: 'Арбахіоυ Sa [=Paris. 1594, s. XII], ita quoque cod. Tilianus, apud Combefis, PG. t. XC, p. 209. Однако, въ Adnotationes въ конц'в книги, 982, д'влается поправка: 410,8: Legendum cum Sa aliisque 'Арсахіоυ. Въ какихъ именно «другихъ» кодексахъ читается Άρσαχίου, Delchaye не указываетъ. Для памяти Максима онъ отмъчаетъ «synaxaria selecta» подъ 21 января въ рукописяхъ: Sa, Sb, Da (=Ba), Db, Ba (=S), Bb, C, M, Mv, Mr; nogl 13 abrycta: H, P, D, Da, Db, K, N, Bb, Bc, C, Ce, R, Ra, Rb, Rc, Mc. Изъ нихъ Р есть упомянутая выше Патмосская рукопись 🕦 266, содержащая только начало "Άθλησις εν επιτόμφ. Въ К-рук. Петрогр. Публ. библ. № 240 («Петровъ Синаксарь» 1249 г.), л. 55, данное м'всто читается вполит согласно съ изданіемъ Комбефиса. Въ славянскомъ переводъ этой редакціи сказанія, изданной у Муретова, 290, читается: и положенъ бысть (Ево. положися) во обители святаго Арсенія, въ той веси (Ево. странѣ) Лазикійстьй (Хл. [1927, Лазикійсцьй), и (оп. Хл.) многа содълованія (Хл. съдъванія) чудесы (Ево. дъйства чудесь, Хл. чудеси) творя повсегда. — Въ амилификации этого сказанія, Latyšev, 275,27-30-Επικφα πο βικτ. 24,33-25,25: κάν τῆ μονῆ κατατίθεται τοῦ ἐν ἀγίοις Άρσενίου, τῆ κατ' αὐτὴν τὴν χώραν τῶν Λαζῶν τυγχανούση, πολλὰς θαυμάτων ἐνεργείας ἐφ' ἐκάστης τελῶν. — Βъ первомъ пространномъ житіи, Епифановичъ, 10,5-6; καὶ ἐτάφη ἐν μοναστηρίφ λεγομένφ τοῦ άγίου Άρσενίου. — Въ грузинской переработкъ этого житія, Кекелидзе, 479 (70): По близости къ крѣпости той находился монастырь святого Арсенія, гдѣ и похоронили святое тѣло его во славу Господа нашего Іисуса Христа. — Наконецъ, въ грузинскомъ синаксарномъ сказаніи, составленномъ частію на основаніи житіл, 486 (77): Тѣло его похоронили въ монастыръ святого Арсенія, причемъ на гробницъ его бываетъ много исцълсній и знаменій даже до сего дня.

<sup>3</sup> Артахісо, какъ видно изъ предыдущаго примъчанія, встрічается лишь въ одной группів текстовъ наиболіве распространеннаго синаксарнаго сказанія — подъ 21 января (но неясно, во всіхъ ли безъ исключенія рукописяхъ), тогда какъ въ текстахъ того же сказанія подъ 13 августа (также неизвістно, везді ли) стоить Артахісо, и оно имістся и въ другихъ памятникахъ. Правда, меніве обычное Артахісо скоріве могло быть переділано въ боліве извістное Артахісо, нежели обратно. Но если Адартіє і у єпіторо уревніве этого сказанія, и въ немъ читается Артахісо, это можеть говорить за правильность такого чтенія независимо отъ древности рукописи, въ которой Адартіє сохранилось.

#### III.

Мѣстное кавказское преданіе въ данномъ случаѣ должно бы имѣть рѣшающее значеніе, если бы можно было твердо установить, что оно идетъ непрерывно уже отъ VII вѣка. Но насколько извѣстно, вполнѣ опредѣленное указаніе съ этой стороны, отождествленіе съ мѣстомъ погребенія Максима извѣстнаго географическаго пункта, выступаеть въ сравнительно уже поздвѣйшее время.

Трудно сказать, основывается ли на слышанномъ въ самой Лазикъ, или же лишь на прочитанномъ у Анастасія апокрисіарія или Өеодосія гангрскаго, или же, наконецъ, — какъ можеть это оказаться по изслъдованій рукописнаго преданія — является уже позднъйшею вставкою, сообщеніе въ произведеніи константинопольскаго монаха и пресвитера Епифанія, который въ началь ІХ в. предприняль путешествіе по южному, восточному и съверо-восточному побережью Чернаго моря, съ цълью собрать мъстныя преданія въ предполагаемыхъ мъстахъ проповъднической дъятельности ап. Андрея, и написаль на основаніи этихъ преданій, главнымъ же образомъ на основаніи разныхъ апокрифическихъ сказаній, общирное житіе апостола 1.

Вмѣстѣ съ Симономъ Кананитомъ и Матоіемъ, Андрей, по разсказу житія, пришелъ, въ своемъ третьемъ путешествіи, изъ Эдессы въ Ивирію, дошелъ до Фасиса и затѣмъ прибылъ въ Сванію, гдѣ управленіе находилось въ рукахъ женіцинъ и гдѣ проповѣдь апостоловъ въ виду этого имѣла скорый успѣхъ. Въ славянскомъ переводѣ житія далѣе продолжается: «И при-

<sup>1</sup> Житіе досел'в им'вется лишь въ весьма неудовлетворительномъ изданіи Dressel'я (1843), по cod. Vat. 824, s. XII; перепечатано въ PG, 120. Между твиъ, напр., Воппет указываеть еще 3 рукописи, не использованныя издателемъ. Изъ неизданнаго славянскаго перевода часть текста напечаталь В. Г. Васильевскій вь статьв: Хожденіе апостола Андрея вь странѣ Мирмидонянъ, въ ЖМНПр, ч. 189, 1877, февраль, отд. И, 167-9, по рук. Соф. 1136, XV-XVI в.; въ изданін Трудовъ В. Г. Васильевскаго, ІІ, 1. Спб. 1909, 278-7, перепечатано съ указаніемъ редакторомъ (П. В. Никитинымъ) варіантовъ изъ другихъ, частію болье близжихъ къ извъстному греческому подлиннику рукописей. Вообще объ этомъ памятникъ ср. Васильевскій, 160-170 (264-278), и J. Flamion, Les Actes Apocryphes de l'Apôtre Andre. Louvain 1911, 70-8, 192-204.-На основъ житія, частію съ сокращеніями, частію съ дополнеянями, написанъ неизвъстнымъ авторомъ, въ томъ же IX въкъ, панегирикъ въ честь ап. Андрея, изданный Bonnet въ АВ, XIII, 1894, 311-352, и отдёльно въ Supplementum codicis аростуры, II, 8-44 (ср. Flamion, 70-85, 205-211). Въ связи съ тъмъ и другимъ памятникомъ стоитъ метафрастовская переработка житія въ минеяхъ (Flamion, 85-7, 211-2). Грузинская редакція житія (русскій переводъ въ ХрЧт, 1869, ІІ, 151-180) обнаруживаетъ сходство съ панегирикомъ; на грузинскій языкъ житіе или діянія ап. Андрея переведены Евовийемъ авонскимъ. Упоминанія о Химарѣ въ этихъ памятвикахъ, зависящихъ отъ житія Епифанія, не имъется, насколько можно судить по имъющимся печатнымъ изданіямъ пхъ.

доша въ Химарь градъ: тужде до днесь [день у Васильевскаго] есть покой многострастнику Максиму» 1. Матей остался съ учениками въ этихъ странахъ, Симонъ и Андрей ушли въ Аланію въ городъ Фусту (είς Φοῦσταν πόλιν), затѣмъ въ Авасгію въ Севастополь, наконецъ, одинь уже Андрей, оставивъ Симона, пришелъ въ Зикхію, отсюда къ верхнимъ Сугдеямъ, затѣмъ въ Воспоръ (Керчь), до котораго доходилъ и самъ авторъ житія.

Но если и предполагать, что замѣчаніе о мѣстѣ упокоенія Максима принадлежить самому Епифанію и получено имъ не книжнымъ путемъ, а изъ живого мѣстнаго преданія (въ задачу Епифанія во время его путешествія входило собираніе свѣдѣній и вообще о мѣстныхъ святыхъ)², оно не идеть дальше того, что извѣстно изъ другихъ источниковъ. Интересъ предотавляеть здѣсь только форма названія «Химарь» для «Σχημάρις—Σχιομάρις», въ греческихъ доселѣ извѣстныхъ памятникахъ не имѣющая покасоотвѣтствія для себя.

Сообщенія какихъ-либо мѣстныхъ грузинскихъ преданій о св. Максимѣ, его пребываніи въ Лазикѣ и погребеніи тамъ, скорѣе всего, повидимому, можно было бы ожидать отъ переводчика житія его и разныхъ его произведеній, св. Евенмія авонскаго. Евенмій происходиль изъ примыкавшей именно къ Лазикѣ съ ю.-в. Самцхійской области; если самъ онъ уже съраннихъ лѣтъ попаль въ Византію, то преданія о Максимѣ онъ могъ бы, повидимому, знать и могъ бы получить необходимыя топографическія разъясненія отъ своего отца, св. Іоанна, особенно если переводъжитія быль выполнень имъ еще при жизни послѣдняго († 998), какъ полагаеть прот. Кекелидзе В. Но въ данномъ случаѣ онъ ограничивается въ сущности только передачею греческихъ свѣдѣній, поставляя лишь «ћимаръ» вмѣсто «Схимар[ис]ъ» и замѣняя греческое названіе «алановъ» грузинскимъ («по близости къ страиѣ осетинской»). Никакихъ особыхъ поясненій и замѣчаній къ греческому тексту онъ не дѣлаетъ, какъ и Георгій Мтацминдели въ сина-ксарномъ сказаніи, повторяющій данныя житія.

Но, какъ сообщаетъ прот. Кекелидзе въ разныхъ мѣстахъ своей статъи, пояснительныя замѣчанія касательно разныхъ упоминаемыхъ въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Васильевскій, 168=275,12-15. Варіанты, 277: вмѣсто тужде—иже M [Моск. Син. 799]; день C [Соф. 1136], дн в BY[Волокол. 194, Моск. Син. 988], до двесь M, и до дне K [Кир. 58/1130]; многострадалному K, многострадалцу M. «День» у Васильевскаго взято изъ C, но, очевидно, вѣрнымъ нужно признать «до днесь».

<sup>2</sup> PG, 120, 221C: λοιπόν περιερχόμενοι χώρας καὶ πόλεις μέχρι Βοσπόρου πολλῷ πόθῷ διερχόμενοι ἡρευνῶμεν περὶ τῶν ἐγχωρίων ἀγίων καὶ εἴ πού ἐστι λείψανον· καὶ πολλῶν ἐτύχομεν. "Οπου δὲ οὐχ ἐρθάσαμεν, τοὺς παρατυγχάνοντας ἀχριβῶς διηρωτῶμεν καὶ ἡδέως ἐμανθάνομεν.

<sup>3</sup> ТрКА, 1912, сентябрь, 4-5.

тексть мѣстностей имъются зато въ нъкоторыхъ древнихъ рукописяхъ этого последняго сказанія на поляхъ и относятся они къ весьма древнему времени. «Въ рукоп. XII въка Тифл. ц.-арх. музея № 222, на стр. 440, нротивъ того мѣста, гдѣ говорится о блаженной кончинѣ препод. Максима, на полѣ сохранилась нѣсколько пострадавшая унціальная киноварная приписка, сдѣланная почеркомъ XII вѣка: "мощи святаго Максима покоятся (въ крѣпости Мури) близъ Цагери"». Въ примѣчаніи прот. Кекелидзе поясняетъ, что «грузинскія слова, соотвѣтствующія выраженію "въ крѣпости Мури", транскрибированы трудно разбираемыми теперь, почти что сшедшими, греческими буквами» 1. Если эта приписка относится дѣйствительно къ XII в., то уже тогда мѣсто заключенія и погребенія Максима было отождествляемо съ извѣстною и нывѣ мѣстностью Мури, близъ Цагери, гдѣ находится и крѣпость съ этимъ именемъ, п если транскрибированныя погречески слова разобраны вѣрно, то тогда было въ употребленіи и самое названіе «Мури».

Съ этой замѣткою несогласно, однако, показаніе схоліаста въ другой рукописи синаксаря, № 97, XI в. Этотъ схоліасть, повидимому, спеціально интересовался вопросомъ объ отождествленій упоминаемыхъ въ сказаній названій съ современными ему географическими обозначеніями. «Котори», напр., даже выскоблено въ текстѣ и замѣнено черезъ «Цебери», на полѣ же сдѣлано поясненіе: «Цебери то же самое, что и Цебельда» Виѣсто «въ крѣпость Такверскую» другихъ рукописей, даже въ текстѣ читается: «въ крѣпость Квара въ [мѣстности] Таквери» Виѣсъ, между тѣмъ, «пимаръ» не только не приравнивается уже къ Мури и оставлено безъ поясненія, но о «крѣпости сванской земли» дѣлается поясненіе: «сванской земли крѣпость, это — Мури» Вакара въ бразомъ, схоліасть, къ какому бы времени онъ ни относился (Кекелидзе называетъ его «поздиѣйшимъ»), отождествляетъ Мури не съ мѣстомъ заключенія Максима—«пимаромъ», но съ мѣстомъ заключенія Анастасія монаха — «крѣпостью сванской земли».

Въ позднъйшее время опредъленное указаніе относительно мѣста погребенія св. Максима дается въ «Географіи Грузіи» царевича Вахушта, составленной имъ въ 1745 г. на основаніи привезенныхъ при переселеніи

<sup>1 35.</sup> 

<sup>2 27,2.</sup> 

<sup>8 28.</sup> 

<sup>4 485 (76),</sup> cp. 31,3.

<sup>5 30.</sup> 

въ Москву его отца Вахтанга разныхъ грузинскихъ памятниковъ, принадлежавшихъ царскому дому <sup>1</sup>.

У Вахушта упоминается при описаніи области Лечхумъ въ Имеретіи монастырь св. Максима Исповъдника, въ которомъ онъ похороненъ, находящійся выше селенія Цагери, при чемъ вблизи его, еще выше, находится кръпость Мури.

«Выше этой рѣчки [на которой находится крѣпость Орбети], въ центрѣ Лечхума, на берегу Цхенисъ-цкали, на скалѣ, стоитъ крѣпость Дехвири, глава Таквери: ибо кто владѣетъ ею, все прочее подчиняется тому. На югъотъ нея и на востокъ отъ Цхенисъ-цкали въ Цагери находится церковь, громадная, съ куполомъ. Она — резиденція епископа, пастыря Лечхума и Сванетіи. Выше того находится монастырь, называемый (монастыремъ) Максима Исповѣдника, и въ немъ похороненъ Максимъ Исповѣдникъ. Построенъ онъ великолѣпно, на хорошемъ мѣстѣ, а теперь остается въ завѣдываніи священника. Выше того, на Цхенисъ-цкали, подъ Кавказомъ, находится крѣпость Мурисъ-цихе, никѣмъ не разрушенная и не взятая. Оттуда переходитъ дорога въ Сванетію» 2. Монастырь св. Максима отмѣченъ у Вахушта и на картѣ Имеретіи 3.

Какъ видно изъ одного примѣчанія у Вахушта (по поводу крѣпости Таквери), ему извѣстенъ быль грузинскій синаксарный разсказъ о св. Максимѣ, и именно, какъ указываетъ прот. Кекелидзе, въ упомянутомъ спискѣ № 97 ч, или вообще въ редакціи этого списка. Что именно крѣпость Мури была мѣстомъ заключенія Максима, этого Вахуштъ прямо не говоритъ, и это можно выводить лишь изъ того факта, что въ непосредственной близости къ «монастырю Максима» находится эта крѣпость.

О существованіи и въ настоящее время мѣстнаго преданія о погребеніи св. Максима въ мѣстности Мури заявляль, прежде всего, въ своемъ отношеніи въ Грузино-Имеретинскую Синодальную Контору отъ

<sup>1</sup> Description géographique de la Géorgie, par le tsarévitch Wakhoucht, publiée d'après l'original autographe par M. Brosset. S.-Pétersbourg 1842 (съ франц. переводомъ). Новое изданіе сдёлано М. Г. Джанашвили въ 1904 г. и отдёльно напечатанъ имъ русскій переводъ съ введеніемъ и примёчаніями: Царевичъ Вахушти, Географія Грузіи. Тифлисъ 1904.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Джанашвили, 200—1; Brosset, 348—351; ср. Кекелидзе, 34—5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Brosset, карта № 5: Maximès-Monastéri. Мури и монастырь Максима имѣются также на хранящихся въ Военно-Ученомъ Архивъ Военнаго Министерства рисованныхъ отъруки картахъ, одной — Черноморскаго побережья и р. Ріона, начала XVIII в., съ обозначеніями на грузинскомъ языкъ, и другой—Кавказа, 1743 г., съ обозначеніями на грузинскомъ и вмъстъ русскомъ языкахъ.

<sup>4</sup> Кекелидзе, 31,8.

6 сентября 1908 г. Лечхумскій убздимій исправникъ А. К. Энкель. По его словамъ, по вступленія, въ 1907 г., въ управленіе Лечхумскимъ увздомъ, онъ «обратилъ вниманіе на существующее въ семъ увздв убъждение населения въ томъ, что признанный вселенскою церковью святымъ Максимъ Исповедникъ погребенъ въ этомъ убяде въ селеніи Чхутели, Цагерскаго сельскаго общества, въ местности Мури, на лывомъ берегу р. Цхенисъ-цкали, по близости Мурскаго моста чрезъ эту ръку. На этомъ мѣстѣ и нынъ находятся развалины маленькой часовни, построенной въ 17 въкъ, на мъстъ большого монастыря имени св. Максима Исповъдника, надъ могилою его. - - Онъ жилъ въ мъстности Мури, умеръ здъсь въ 662 г. и, по народному преданію, туть же и погребень. И нынь еще, во время засухи или слишкомъ большого обили дождей, или другихъ народныхъ бъдствій, населеніе приходить на богомоленіе къ м'єсту, гді погребень св. Максимъ Исповедникъ (къ упомянутой древней часовие), и, после молитвъ, всегда достигаетъ прекращенія бъдствія». Въ виду этого Энкель и обратился въ Синодальную Контору съ просьбою ходатайствовать предъ Св. Синодомъ «о повсемъстномъ въ Имперіи объявленіи», по провъркъ относящихся сюда данныхъ, «о мъсть нахожденія могилы названнаго святого».

Въ представленной затъмъ епископомъ имеретинскимъ Георгіемъ въ 1909 году запискъ О. Жорданіи, послъ ссылокъ на Вахушта, его карту и тексть его труда, въ доказательство того, что Максимъ погребенъ въ Мури, — о современномъ положеніи дѣла сообщается слѣдующее: «Нынѣ же по разсказамъ мъстнаго паселенія оказывается: а) описанный царевичемъ Вахупітіемъ монастырь разрушенъ бомбами до основанія, въроятно, во время междуусобных войнъ и битвъ подъ стенами крепости Мури, вследствіе близости сего монастыря отъ названной крізности (около 600 шаговъ), дълавшей возможнымъ [въ запискъ: возможно] обращение монастырскихъ сооруженій въ прикрытіе [въ запискь: прикрытіемъ] для осаждавшей крыпость стороны. Извыстно, что по этой именно причины быль бомбами разрушенъ въ 1692 г. знаменитый Багратовъ храмъ въ Кутансъ, выстроенный въ 1009 году; б) изъ весьма значительныхъ сооруженій древняго монастыря Арсенія, получившаго послѣ погребенія въ немъ тыла знаменитаго вселенскаго учителя новое названіе монастыря св. Максима Исповъдника, остались лишь следы фундаментовъ, оправдывающихъ указаніе географа Вахуштія о сравнительной обширности монастырскихъ сооруженій; в) на мість бывшаго изящнаго храма, указываемаго Вахуштіемъ, быль воздвигнуть надъ могилою святого Исповедника маленькаго размера храмъ грубой и непрочной работы, въ родѣ часовни съ алтаремъ, подъ которымъ предполагаются святыя мощи Максима Исповедника, ибо по обычаю древней церкви, святыхъ хоронили подъ алтаремъ; г) нынъщній малый храмъ обрушился въ сводажъ; д) могнла св. Максима составляеть предметь особеннаго почитанія окрестных жителей: во время общих в быствій (голода, засухи, непрерывныхъ дождей, мора и т. п.) все окрестное население, надъвъ на шею веревки изъ скрученныхъ пругьевъ въ знакъ смиренія и раскаянія, устремляется съ півніемъ составленнаго народомъ стихотворенія въ честь святого Максима къ могилъ его въ названную часовню и усердною молитвой всегда получасть просимое облегчение; е) разнообразныя легенды и народныя преданія окружають святое м'істо погребенія Максима Исповъдника, какъ «патрона» или покровителя окрестныхъ народностей; ж) монастырь св. Максима отстоить: отъ крыпости Мури на разстоянии не болье 200 саженей, отъ крыпости Таквери — около 10 версть, отъ крыпости Орбели — 7 версть, отъ мъстечка Цагери (увздный городъ) — около одной версты, отъ крипости Бокви (Бокересъ) — около 40 версть, отъ крипости Кодора (Котори) — около 100 версть. Монастыры расположенъ на равнинъ у подножія крѣпости Мури въ живописной мѣстности на берегу рѣки Цхенисъ-цкали на самой дорогъ, ведущей въ Сванегію и губернскій городъ».

У прот. К. Кекелидзе, въ его статьт, гдт доказывается, что Мурв есть Схимарисъ—huмаръ, между прочимъ говорится: «Въ настоящее время монастыря, собственно говоря, уже нѣтъ, отъ него остались лишь развалины, на которыхъ теперь стоитъ маленькая полуразрушившаяся церковка имени св. Максима, не позднъе начала XVIII въка, которая, хотя и отремонтирована кое-какъ недавно, но для совершенія въ ней службы пока еще не годна. Монастырь этотъ и есть, безъ сомненія, упоминаемый въ Житіи монастырь св. Арсенія, который, послів погребенія въ немъ святаго Исповъдника, могъ быть переименованъ въ монастырь св. Максима». Указываются далбе сначала письменное (приписка въ рукоп. Тифл. ц.-арх. Музея № 222), затѣмъ устное преданіе въ подтвержденіе того, что св. Максимъ страдаль и умерь именно здісь. «По одной, вращающейся въ містномъ населеніи, легендъ, святого Максима убили въ деревнъ Дехвири (въ Лечхумѣ же). Дѣло происходило будто бы такъ: разъ, во время молотьбы, св. Максимъ пришелъ къ одному крестьянину, причемъ съ его приходомъ полиль сильный дождь; то же самое случилось и другой разъ, когда Максимъ пришелъ къ этому крестьянину. Крестьянинъ, терпъвшій отъ дождя, причину своего горя увидёль въ Максимі, поэтому и убиль его. Святого похоронили въ гой же самой дереви на одной горк но онъ далъ понять, что оставаться тамъ онъ не желаетъ, поэтому его перенесли на другое м'ьсто, но и тамъ онъ не захотыть пребывать. Тогда положили тело его въ сани, запрягли пару воловъ и пустили ихъ; волы понесли святого и остановились на томъ мѣстѣ, гдѣ теперь развалины монастыря св. Максима. Съ этого будто бы времени ведеть начало непрекратившійся до нашихъ дней обычай, въ силу котораго жители названной деревни каждый разъ во время сильныхъ ливней надъваютъ на шею сплетенныя изъ прутьевъ кольца и отправляются босикомъ на могилу преподобнаго въ указанный монастырь непрем'вню тою же самою дорогою, по которой несли тыо святого волы, при этомъ поють: "Святый Максиме, дай намъ хорошую погоду". Придя на могилу святого, они совершають тамъ усердное моленіе и возвращаются тою же дорогою назадъ въ полной уверенности, что святой услышить ихъ моленіе и исполнить ихъ просьбу». Эта легенда, какъ говорится въ примъчаніи, сообщена была автору благочиннымъ священникомъ изъ м. Цагери о. Іоанномъ Маргіани въ письмѣ отъ 13 октября 1910 года. По сообщенію его же, «номимо 13 Августа память св. Максима на его могиль торжественно чествуется въ четвергь пасхальной седьмицы; въ этотъ день въ вышеназванной церкви св. Максима собираются местные жители въ громадномъ большинствъ, сперва возносятъ молитвы преподобному, а потомъ, разсышись кругомъ, угощаются. Праздникъ этотъ тамъ называется "Гогашоба"» ¹).

Нѣкоторыя новыя подробности и между прочимъ особую версію мѣстной легенды о св. Максимѣ сообщаеть на основаніи собранныхъ на мѣстѣ справокъ полковникъ А. К. Энкель въ письмѣ ко мнѣ оть 14 октября 1913 г., въ отвѣть на мою просьбу о сообщеніи разныхъ дополнительныхъ свѣдѣній касательно указываемыхъ мѣста заключенія и мѣста погребенія св. Максима.

«Развалинъ монастыря имени св. Максима, либо св. Арсенія (или Арсакія) въ мѣстности Муръ уже не сохранилось, за исключеніемъ существующей нынѣ тамъ маленькой часовни имени св. Максима; равно нѣтъ другихъ слѣдовъ существованія здѣсь зданій; окрестность частью занята посѣвомъ и жилыми зданіями; только около часовни имѣются слѣды развалинъ монашескихъ келій. Но нѣтъ сомнѣнія, что на развалинахъ когда-то «великолѣпнаго» монастыря въ память св. Максима Исповѣдника построена была впослѣдствіи маленькая церковь, нынѣ отремонтированная.

«Упомянутый храмъ расположенъ вблизи подошвы высокой, крутой горы, на которой находится крѣпостца, носящая названіе: «Мурисъ-Цихе»

<sup>1</sup> Кекелидзе, 35-6, 38-9.

(какъ по-грузински принято говорить, а по старинному — «Цихе-Мурисъ») съ близъ лежащими башнями.

«Недалеко отъ часовни имъется хорошій источникъ питьевой воды.

«Върнъе всего, что монастырь, нъкогда здъсь стоявшій у самой подошвы горы, разрушенъ горными завалами (и теперь еще здъсь видны больше камни, свалившеся съ горы), а фундаментъ постепенно засыпанъ пескомъ, несущимся съ горы послъ проливныхъ дождей».

«Въ далекой княжеской Сванетіи ([, представляющей собой западную часть] Верхней Сванетіи, отд'єленной отъ Нижней Сванетіи сплошнымъ, труднопроходимымъ горнымъ хребтомъ высотою въ 9—12 тысячъ футовъ) д'єйствительно есть селеніе «Цхмаръ» [Цхўмаръ], новъ той м'єстности никакихъ сл'єдовъ существованія и погребенія св. Максима н'єгъ, и во всей Верхней Сванетіи никакихъ абсолютно преданій объ этомъ святомъ не существуєть.

«А въ мѣстности Муръ и въ окрестныхъ селеніяхъ память о св. Максимѣ до сихъ поръ жива. Народъ мѣстомъ погребенія его считаєть именно то мѣсто, гдѣ нынѣ храмъ имени сего святого. Муръ нынѣ есть общее названіе мѣстности, гдѣ находится этотъ храмъ съ крѣпостью Цихе-Мурисъ и башнями.

«Имя святого Максима жители мѣстности Муръ чтутъ ежегодно въ четвергъ Пасхальной седьмицы: въ этотъ день они собираются на моленье святому въ часовнъ «Муръ» и послъ богослужения садятся на полянъ за общую трапезу.

«Кромѣ того, при продолжительныхъ проливныхъ дождяхъ населеніе всегда обращалось съ мольбой къ св. Максиму о прекращеніи дождя. Это происходило такъ: жители селеній Ласхана, Дехвири, Лесинди и Циламіери во время такихъ дождей собирались вмѣстѣ и, навязывая себѣ на шеѣ скрученный хворостъ и со священникомъ въ полноиъ облаченіи во главѣ, босые направлялись на могилу св. Максима въ мѣстность Муръ, гдѣ молили его ходатайствовать предъ Богомъ о «дарованіи погоды». По пути слѣдованія жители пѣли: «Цмпнда Максиме, шегвихвеціе, дари гвибодзе» (Святой Максимъ, прими нашу мольбу, дай намъ погоду).

«Въ новъйшее время, по причинъ неразумнаго истребленія льсовъ и сопряженнаго съ нимъ значительнаго уменьшенія количества атмосферныхъ осадковъ, — такихъ продолжительныхъ проливныхъ дождей здъсь уже не бываетъ, и потому населенію ръдко приходится обращаться къ ходатайству святого Максима о погодъ.

«Обязанность идти на моленіе къ могилѣ св. Максима по случаю дождей лежала на жителяхъ упомянутыхъ выше селеній именно потому, что по

уб'вжденію населенія, святой Максимъ быль убить въ ихъ обществ'в, причемъ относительно обстоятельствъ убійства его народное преданіе сообщаеть сл'єдующее:

«Нъкоторое время св. Максимъ жилъ въ сел. Дехвири въ мъстности «Чурисъ-Цкали» (верстахъ въ трехъ отъ Цихе-Мурисъ), въ дуплѣ липоваго дерева. Въ то время въ сел. Дехвири находился крестьянинъ Чабукіани (онъ же Каріейшвили), который притёсняль односельчань, потравляль ихъ посъвы, работалъ по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ и вообще отличался дурнымъ нравомъ. Святой Максимъ часто давалъ наставленія названному крестьянину, нѣсколько разъ даже самъ прогоняль быковъ Каріейшвили, потравляещихъ поля состдей. За все это крестьянинъ Каріейшвили питаль злобу къ святому. Озлобление Кариейшвили усилилось, когда по появленіи св. Максима на его гумнъ во время молотьбы (происходящей здъсь и ныи подъ открытымъ небомъ) внезапно полилъ дождь, тогда какъ кругомъ стояла ясная погода. Такъ повторялось въсколько разъ, но Каріейшвили не образумился этимъ, а задумалъ избавиться отъ святого. Однажды, когда св. Максимъ опять прогоняль портившихъ поствы быковъ Каріейшвили, сей последній стрелою убиль святого и тайно похорониль его въ мѣстности «Чурисъ-Цкали»; на разсвѣтѣ слѣдующаго дня Каріейшвили подходить къ мъсту погребенія святого и видить, что тыло его лежить на поверхности земли — не тамъ, гдф онъ его похоронилъ. Тогда убійца береть тело святого и хоронить его въ местности «Кокоше» въ Дехвири, но оно и тамъ «не удержалось». Въ третій разъ онъ хоренить его въ оградъ Цхетской церкви, но и тамъ повторяется то же самое. Въ концъ концовъ хоронить его въ мъстности Муръ, гдъ теперь находится храмъ имени св. Максима.

«Относительно же св. Арсенія никакихъ свёдёній нётъ».

#### IV.

Вопросъ о мѣстѣ заключенія и погребенія св. Максима рѣшается, такимъ образомъ, съ полною опредѣленностію имѣющимся въ Закавказъѣ преданіемъ, которое засвидѣтельствовано въ глоссѣ рукописи № 222 и въ Географіи Вахушта и подтверждается фактомъ существованія часовни на мѣстѣ предполагаемаго монастыря Максима и разными мѣстными народными сказаніями о Максимѣ. Нѣтъ прямыхъ основаній не довѣрять этому преданію, если, съ одной стороны, трудно указать еще другой пунктъ, помимо Мури, гдѣ Максимъ могъ бы окончить свою жизнь и быть погребен-

нымъ, и если, съ другой стороны, противъ разсматриваемаго преданія нельзя выставить какихъ-либо серьезныхъ отрицательныхъ инстанцій. Справединво, поэтому,  $\Theta$ . Жорданія въ своей запискѣ и прот. К. Кекелидзе въ упомянутой статьѣ придають ему историческое значеніе.

Однако, въ подобныхъ случаяхъ даже и высокая степень вѣроятности не исключаетъ еще возможности всякаго совершенно сомнѣнія и необходимости научной провѣрки и, если возможно, болѣе твердаго обоснованія предлагаемаго преданія.

Можеть, при настоящемъ состояніи данныхъ, возникать вопросъ: не есть ли это преданіе уже поздивишаго происхожденія и не имветь ли оно въ основь не факть, а простую лишь догадку или какое-либо недоразумвніе? Кто знакомъ съ областью агіографическихъ легендъ и съ исторіей возникновенія разныхъ преданій о святыхъ, тотъ едва ли будеть возражать противъ правомърности такого скепсиса. Мъстныя легенды о св. Максимъ въ своемъ содержаніи, какъ видно это изъ сопоставленія ихъ съ достовърными извъстіями о послъднихъ дняхъ и кончинъ Максима у Анастасія апокрисіарія и Феодосія гангрскаго, ничего историческаго не заключають и могутъ свидътельствовать почти только о хранящейся въ данной мъстности памяти объ имени святого.

Несомнѣнно, св. Максимъ Исповѣдникъ скончался и погребенъ гдѣ-то въ предѣдахъ древней Лазики. Но вопросъ въ томъ, правильно ли указывается это мѣсто именно въ Мури, и можно ли крѣпость Мури отождествлятъ съ древнимъ «Схимарисъ». Пріуроченіе мѣста пребыванія Максима и мѣста его погребенія къ данному пункту Лазики могло быть сдѣдано и въ сравнительно поэднѣйшее время, когда первоначальное преданіе было позабыто, между тѣмъ слава имени Максима, въ связи съ переводами на грузинскій языкъ его житія и его твореній, побуждала указать это мѣсто съ опредѣленностью.

Сходія въ рукоп. № 222, если она и относится къ XII в., всетаки пятью вѣками отдѣляется отъ эпохи Максима. Но особенно важнымъ въ данномъ случаѣ представляется то обстоятельство, что въ грузпиской письменности, какъ было выше указано, когда-то дѣлаема была попытка, въ схоліяхъ другой рукописи, № 97, перевести географическія названія въ сказаніи о Максимѣ на грузинскую номенклатуру, лицомъ, нужно думать, болѣе или менѣе знакомымъ съ современными ему названіями грузпискаго Закавказья, между тѣмъ этотъ схоліасть не знаеть о тождествѣ Мури именно съ Схимарисъ — hимаръ, а приравниваетъ Мури къ «сванской крѣпости». Кекелидзе замѣчаетъ, что эта схолія «предполагаетъ въ искомой [ = сван-

ской] крѣпости крѣпость Мури, въ которой въ данное время томился св. Максимъ. Но это — предположеніе позднѣйшаго схоліаста, ни на чемъ не обоснованное и безусловно ошибочное, ибо согласно императорскому указу [?], по прибытіи въ Лазику ихъ, всѣхъ трехъ изгнанниковъ, должны были разлучить другъ отъ друга и держать въ различныхъ крѣпостяхъ, сводить ихъ вмѣстѣ въ одной крѣпости никто не рѣшился бы» 1. Но эта критика предполагаетъ уже доказаннымъ, что Мури именно и естъ Схимарисъ или нимаръ, гдѣ былъ Максимъ, и усвояетъ, сверхъ того, схоліасту инѣніе, будто и Максимъ и Анастасій монахъ находились въ одной и той же крѣпости, тогда какъ тотъ о мѣстѣ заключенія Максима на дѣлѣ не высказываетъ своего мнѣнія.

Сомнѣнія, хотя высказанныя мимоходомъ и безъ особыхъ разъясненій, или по крайней мѣрѣ уклончивыя мнѣнія по поводу преданія о мѣстѣ погребенія св. Максима близъ Мури, можно встрѣчать у лицъ, которымъ нельзя отказать въ авторитетности въ сужденіяхъ по вопросамъ объ исторіи и археологіи Кавказа.

Такъ, довольно уклончиво отзывается объ извѣстіи Вахушта Броссе въ отчетѣ о своемъ путешествіи съ археологическими цѣлями по Грузіи и Арменіи въ 1847—8 гг. Сказавъ о «хорошей» крѣпости въ Мури на верху скалы, о башнѣ внизу и мостѣ чрезъ Цхенисъ-цѣали, онъ замѣчаетъ: •[Постройка имени] Максима Исповѣдника находится на равнинѣ у моста. Я не знаю, погребенъ ли святой въ этой жалкой часовнѣ, какъ это утверждаетъ Вахуштъ, но зданіе заброшено и въ немъ уже не бываетъ службы. Цагеръ совсѣмъ близко отсюда, также [?] на правомъ берегу рѣки: такимъ образомъ, всѣ эти мѣстности невѣрно обозначены на картѣ № 5 въ атласѣ Вахуштъ, а съ Цхенисъ-цѣали дѣло обстоитъ еще хуже: Вахуштъ не знаетъ о продолженіи ея далѣе Мури².

Подобнымъ же образомъ, съ нѣкоторымъ сомнѣніемъ отзывается о сообщеніи Вахушта касательно Максима и Д. Бакрадзе, посѣтившій Цагерскую церковь въ 1867 г., въ своемъ описаніи древнихъ христіанскихъ памятниковъ Кавказа. «Цагери расположенъ на правомъ берегу Цхенисъ-цкали. Мѣстность эта чрезвычайно поэтична. Здѣсь насупротивъ Цагери развертывается довольно большая равнина, обрамленная кругомъ

<sup>1</sup> Кекелидзе, 30-1.

<sup>2</sup> M. Brosset, Rapport sur un voyage archéologique dans la Géorgie et dans l'Arménie executé en 1847 et 1848 (3 voll. 1849-51). II. 9 rapport. St.-Pétersburg 1850, р. 34-5. Нужно, однако, замётить, что Мури находится на дёлё не на правомъ, а на лёвомъ берегу Цхенисъ-пкали.

высокими горами и на одной изъ нихъ величественно рисуется древній замокъ Мурис-цихе, куда всходъ очень труденъ и гдё донынё сохраняются двё пушки, одна съ гербомъ у казенной части и съ латинской надписью: «1554. Opus Federici Musarra», а другая съ турецкою надписью, но гдё по моему мнёнію гораздо болёе интересенъ чрезвычайно малый деревянный ящикъ, въ который дадіани запирали преступниковъ, надёвая на нихъ днемъ тяжелыя цёпи. - По близости Цагери Вахуштъ указываетъ монастырь Максима Исповедника, тёло котораго будто бы похоронено тамъ же. Я не видёлъ этого монастыря, но Вахуштъ хвалитъ и архитектуру и расположеніе его» 1.

#### $\mathbf{v}$ .

Точкою отправленія при пров'єрк'є кавказскаго преданія должны служить данныя указанных выше древн'єйших греческих источниковь, письмо Анастасія и записка Өеодосія, какъ не возбуждающія никаких сомнічній относительно своей достов'єрности.

Что касается изв'єстія о монастыр'є Арсенія въ поздн'єйшихъ памятникахъ, то оно, повидимому, не можеть пока приводить къ какимъ-либо положительнымъ результатамъ. Насколько мн'є изв'єстно, н'єть гд'є-либо еще упоминанія о существованіи вообще такого монастыря въ пред'єлахъ Лазики.

Если дов'єрять безъ всякихъ ограниченій этому сообщенію, то пришлось бы предположить, что монастырь Арсенія быль въ Лазик'є уже во времена Максима, но иныхъ св'єд'єній о немъ, кром'є этого сообщенія о погребеніи въ немъ Максима, не сохранилось; потомъ онъ сталъ (если онъ находился около нын'єшняго Мури) называться монастыремъ Максима, но монастырь и съ этимъ именемъ тоже когда-то прекратилъ свое существованіе 3.

Но не совсемь понятнымъ было бы, въ такомъ случать, то обстоятель-

<sup>1</sup> Д. Бакрадзе, Кавказъ въ древнихъ памятникахъ христіанства, въ Актахъ Кавказской Археологической Комиссіи. Т. V и VI. Тифлисъ 1873—4, и отдёльно, 1875, 161. Съ увъренностью, напротивъ, говоритъ даже о постройкъ монастыря самимъ Максимомъ (!) G. Merzbacher, Aus den Hochregionen des Kaukasus. I. Lpz. 1901, 321: «An der andern Thalseite [долины р. Цхенисъ-цкали] wird höher oben im Gebirge die langgestreckte Front eines alten georgischen Klosters sichtbar [?] durch Maximus, den Bekenner, erbaut [?], der auch dort seine Ruhestätte fand». S. 334—снимокъ съ «Murischlucht». О мъстности и кръпости Мури п о Цагерскомъ монастыръ ср., между прочимъ, К. А. Бороздинъ, Закавказскія воспоминанія. Мингремія и Сванетія съ 1854 по 1861 годъ. Спб. 1885, 31—40, 51.

<sup>2</sup> Такъ именно думають Жорданія, въ своей запискъ, и Кекелидзе, 35.

ство, что ничего о погребеніи св. Максима въ какомъ-либо монастырѣ не говорять ни Анастасій апокрисіарій, ни Оеодосій гангрскій. Весьма трудно допустить, что этоть факть не быль въ свое время извѣстенъ имъ, или быль оставленъ ими неотмѣченнымъ, если бы онъ на самомъ дѣлѣ имѣлъ мѣсто непосредственно послѣ кончины св. Максима. Нужно при этомъ помнить, что извѣстіе это впервые выступаеть въ столь мутномъ источникѣ, какъ "Адхусть за совершенно невѣрными сообщеніями о Максимѣ. Это, очевидно, является для него вообще плохой рекомендаціей, по крайней мѣрѣ въ томъ видѣ, какъ оно здѣсь передается 1.

Если, съ другой стороны, признавать, что это сообщеніе, хотя въ настоящемъ его видѣ и невѣрно, но всетаки скрываетъ за собою нѣчто дѣйствительно бывшее, то можно думать, напр., что «монастырь» Арсенія явился уже потомъ на мѣстѣ погребенія св. Максима или вблизи его, или же, что мощи Максима были перенесены нѣкогда въ какой-то монастырь съ этимъ именемъ, находившійся не въ первоначальномъ мѣстѣ погребенія его. Но опредѣленныхъ и вполнѣ достовѣрныхъ свѣдѣній о такомъ перенесенія, повидимому, не имѣется з.—Такимъ образомъ, вообще это извѣ-

¹ Нельзя ни въ какомъ случав предполагать, что авторъ Аθλησις ἐν ἐπιτόμφ могъ взять это извёстіе изъ письма Анастасія апокрисіарія, и лишь въ латинскомъ дошедшемъ до насъ переводѣ письма оно пропущено по какой-то причивѣ. Письмо это было совсёмъ неизпёстно ему, иначе онъ не допустилъ бы высказанныхъ имъ несообразностей. Составитель пространнаго житія Максима явно заимствуеть это сообщеніе изъ "Аθλησις (Епи Ф. 10,4: εὐδο-χίχ Θεοῦ χτλ. есть, очевидно, перифразъ 22,81: ὅτε δὲ εὐδόχησεν ὁ Θεὸς χτλ.). Само по себѣ существованіе монастыря въ данное время въ христіанской Лазикѣ, и именно около Мури, конечно, не невозможно, причемъ «монастырь» могъ имѣть весьма скромные размѣры.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> О «переложеніи» и «перенесеніи» мощей св. Максима Испов'ядника, но неизв'ястнооткуда и куда и въ какое время -- говорится въ греческихъ синаксаряхъ и продогахъ подъ 18 августа, причемъ это есть виъсть и день кончины Максима. Ср. Delehaye, с. 887 (въ заглавін указаннаго выше сказанія): Άνάμνησις τής μεταθέσεως των λειψάνων [но D=Paris. 1587 s. XII: "Αθλησις] τοῦ άγιου Μαξίμου τοῦ όμολογητοῦ. Βъ стишномъ прологь (XI в.) имъются и cootb έτστ την οιμία στη χαι Κινούσί σου, Μάξιμε, πιστοί την χόνιν, Δηλούντες ώς ζης εξαμείβων και τόπους (ed. Siberus, 1727, p. 258). Βτ. Συναξαριστής Νικοδήμου Αγιορείτου (3 μ3χ. Νικολαΐδου Φιλαδέλφεως, Άθήνησι 1868). Η, 313: Ἡ ἀνακομιδή καὶ μετάθεσις τοῦ λειψάνου τοῦ όσίου πατρὸς ἡμῶν Μ. τοῦ όμ. У архіеп. Сергія, Полный Місяцесловъ Востока. 2 изд. Владиміръ 1901, II, 1, 244, «преложеніе или пренесеніе мощей» указано въ слав. Студ. Уставь 1398 г., въ стишномъ греч. синаксарь Schifflet XII в. и греч. печатныхъ минеяхъ 1806-1820 г. Неизвъстно, на чемъ основывается авторъ, когда говоритъ (липь во 2 изданія) о перенесенія мощей Максима въ Константинополь (ІІ, 1, 20; ІІ, 2, 32). Между прочимъ, какъ указывается въ Acta Sanctorum augusti, t. III (1737), р. 115A, въ арабско-египетскомъ мартирологіи, переведенномъ съ арабского на латинскій языкъ Граціей Симоніемъ, говорится подъ 18 августа о atranslatio corporis s. Maximi et sociorum ejus». — Память св. Максима Исповедника отмечается еще (по крайней мере уже съ ІХ века) подъ 21 января, и имъется и въ нашемъ мъсяцесловъ. Въ грузинскомъ переводъ житія и грузинскомъ сина-

стіе не только не помогаеть рѣшенію вопроса, но само еще ждеть подтвержденія и разъясненія <sup>1</sup>.

Сообщенія Анастасія и Өеодосія, съ поименованіемъ ряда крѣпостей и опредѣленіемъ ихъ мѣстоположенія, по крайней мѣрѣ, чрезъ указаніе тѣхъ областей или народовъ, среди которыхъ или вблизи которыхъ онѣ находились, несмотря на важное значеніе ихъ для исторической географіи сѣверозападнаго Закавказья, особаго вниманія къ себѣ спеціалистовъ, насколько

ксарь это объясняется тымъ, что именно въ указанный день онъ былъ мучимъ въ Констаитинопол'в и ему тамъ отр'взали языкъ и руку, и праздновать такъ будто бы опредвлено уже отцами шестого вседенскаго собора (Кекелидзе, 479=70, 486=77). На этотъ день приходится кончина(?) и память преп. Максима Грека († 1556). Но предполагать въ этомъ случаћ, для объясненія происхожденія памяти Максина Исповедника 21 января, смешеніе его съ Максимомъ Грекомъ, какъ дълаеть это Жорданія въ своей запискъ, очевидно, совершенно невозможно, такъ какъ эта память появилась задолго до Максима Грека. Въ константинопольскомъ синаксаръ отмъчается еще мъстное празднованіе памяти Максима 19 августа. Delehave, c. 910,17-23, & 3: Τη αυτή ήμέρα μνήμη τοῦ όσίου Μαξίμου τοῦ όμολογητοῦ καὶ τοῦ άγίου μάρτυρος Διομήδους. Τελείται δὶ ἡ αὐτῶν σύναξις ἔνδον τοῦ σεβασμίου οἴχου τῆς ἀγίας Θεοτόχου του [D, της S] επιλεγομένου Ίερουσαλημ και εις τον Λευκόν Ποταμόν. Намять мученика Діомида (храмъ во имя его былъ построенъ еще Константиномъ В., ср. Сергій, ІІ, 2, 326) есть подъ 16 августа (Delehaye, с. 1034: подъ 21 августа, по Martyr. Hieron.) и 3 юля (Сергій, І, 1, 198). Можно, между прочимъ, обратить вниманіе, что Максимъ и его сподвижники пострадали, πο Θεοдοςίω (Επιτφ. 18,4-5), εν Βυζαντίω εν φρουρά του πραιτωρίου του επάρχου επιλεγομένη Διομήδους (ср. также о Мартинъ, Р. 129, 596 А). — Въ «Типикъ константинопольской великой церкви IX-X в.», въ Патмосской рук. № 266, намять Μαξίμου τοῦ ομολογητοῦ, кром в 13 августа, стоить еще подъ 26 августа (подъ 21 января нъть). А. Дмитріевскій, Описаніе литургическихъ рукописей. I, 1, 103. 109.-У Сергія (II, 1, 244; 20) указываются еще для Максима дни: 5 явгуста (№ 51-слав. святцы Петрогр. Публ. библіот. нач. XVII в.), 11 августа (СІ. 2мъсяцесловъ при греч. апост. Публ. библіот. XII в.), 12 августа (М. 450 — греч. минея Моск. Синод. онбліот. ХІІ в., и другія минен іерус. устава), 19 января (Сирм.—греч. синаксарь Сирмонда; повидимому, у Сергія оппибка — вибсто 19 августа), 20 января (Син. 2 — м'всяцесловъ при синайскомъ греч. еванг. ІХ-ХІ в., Ев. № 1-мъсяц. при слав. еванг. Петрогр. Публ. библ. XII в.), 22 января (Сир. — м'всяц. при сирском'ь еванг. 1030 г.), 29 февраля (Терн. мъсяц. Терновской церкви 1272 г.), 20 сентября (греческія минен 1806—1820 гг., Синаксаристь Никодима: память Максима соединяется въ этотъ день съ памятью Мартина, обоихъ Анастасіевъ, Өеодора и Евпрепія). Происхожденіе почти всьхъ этихъ памятей требуеть еще объясненія. (12 августа витьсто 13 — ради отданія праздника Преображенія, какть указано это у Cepriя).

<sup>1</sup> Изъ святыхъ съ вменемъ Арсенія наиболье извъстенъ египетскій подвижникъ Арсеній Великій († 449—450), память котораго празднуется 8 мая. Кромѣ него извъстны преп. Арсеній латрскій (VIII—IX в.) 13 декабря, Арсеній архіопископъ керкирскій (VIII—IX в.) 19 явваря, преп. Арсеній 15 февраля, Арсеній патріархъ константиноп. (XIII в.). Въ Грузіи это имя употреблялось, повидимому, нерѣдко. Нельзя ставить возникновеніе извѣстія о «монастырѣ Арсенія», какъ иѣстѣ погребенія Максима, въ какую-либо связь съ Арсеніемъ икалтойскимъ (XII в.), если бы даже былъ установленъ факть особаго питереса съ его стороны къ твореніямъ и къ памяти Максима, потому что это извѣстіе въ памятникахъ появляется еще до его выступленія.—Что касается Арсакія, то кромѣ муч. Арсакія 12 ноября извѣстенъ еще патріархъ константиноп. Арсакій 11 октября; подъ 16 августа память никомидійскаго мученика Арсакія имѣется линь въ западныхъ мартирологахъ.

изв'єстно, не привлекали. Дюбуа де-Монперё и Броссе упускають ихъ изъ виду. Въ нов'єйшее время значеніе ихъ было отм'єчено и сд'єданы зам'єчанія относительно н'єкоторыхъ встр'єчающихся въ нихъ названій С. П. Шестаковымъ¹. У Ө. Жорданія въ его (ненапечатанной) записк'є также им'єются разныя соображенія. Обстоятельный комментарій къ этимъ сообщеніямъ далъ зат'ємъ прот. К. Кекелидзе². Но д'єло ограничивается пока лишь предположеніями или общими и неопред'єленными указаніями, и твердо обоснованная точная локализація разныхъ упоминаемыхъ въ этихъ источникахъ пунктовъ есть еще задача будущаго³.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ приложеніи къ статьћ: Папа Мартинъ I въ Херсонћ, въ Трудахъ XIII археол. събзда въ Екатеринославъ 1905. М. 1908, I, 142—4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ТрКА, 1912, сентябрь, 18-36.

<sup>3</sup> Крвность Σхоторич (лат. in castro Scotori, груз. Котори), «въ Апсили, вблизи Авасгіи», подъ этимъ именемъ въ другихъ греческихъ намятникахъ, повидимому, не упоминается. Какъ было замвчено, схолівсть рук. Тифл. ц.-арх. Музея № 97, где «Котори» и въ текств замћнено чрезъ «Цебери», отождествляеть ее съ Цебельдой на р. Кодори. Вахуштъ говорить о селеніи Кодори, которое расположено выше «Дранда», стоящаго, по нему, тамъ, гдѣ р. Кодори перемъняетъ западное теченіе на южное (Brosset, 401, Джан. 220). Но на дълъ Дранда находится гораздо ниже, и теченіе свое р. Кодори изманяєть (на ю.-з.) именно въ Цебельда. Съ Цебельдой Dubois de Montpéreux, Voyage autour du Caucase. Paris-Neuchatel 1889-1843, сопоставляеть на своей картѣ театра лазской войны (Atlas, pl. XIV) Τζιβιλον Прокопія; однако въ то же время у него признается и на карть и въ тексть (II, 128) тождество Tzibiloum (или «Tibeleos» у Araeiя) съ «Khiboulas» (Chiboulas на картъ между р. Хопи и Иденисъ-цкали. О возможномъ тождествъ съ «Tzibélinm» кръпости «Sobgha» (груз.), «Soubaghan (apm.), cm. Brosset, Hist. de la Georgie, 240. Σκοτόριν, во всякомъ случав, естественнье всего искать близь р. Кодори. Жорданія въ своей запискъ указываеть крипость «Котори» «на берегу» р. Кодори, въ развалинать, недалеко отъ селенія «Джгерде», какъ запирающую «Даньское ущелье». Но «Джгерды» отмъчены на картъ верстахъ въ 10 отъ Кодори (въ 20 отъ нывъшней Цебельды). Название «Кодори» можно находить и вдали отъ р. Кодори (напр. селеніе между р. Абашей и Цхенись-цкали). — Крізпость Βουκόλους (Виculus, Бокеле), «въ области мисиміанъ, на границахъ съ аланами», встрвчается уже у Агаеія (III, 15) въ форм'я Вооу хооς (такъ въ cod. Rehdigeranus, въ печатномъ текст'я принято чтеніе Вочулосу). Еще въ 554 г., во время дазской войны, мисвијане опасадись передачи этой крепости роменми аланамъ, и умертвили изъ-за этого посла ромеевъ Сотириха. Въ письме Анастасія встрівчаємь при упоминаніи объ этой крівпости весьма интересное замівчаніе (въ греческомъ извлечении опущенное и сохранившееся лишь въ датинскомъ переводъ); quod videlicet castrum iidem Alani captum nunc [въ 666 г.] retinere noscuntur. Такимъ образомъ, когда-то въ 662-666 гг. крвпость перешла, наконець, въруки алановъ. Можно догадываться, не была ли причиною удаленія только что поселеннаго въ ней Анастасія именно вынужденная чъмъ-то передача ромеями этой кръпости аланамъ; въ такомъ случав переходъ ея во власть алановъ относился бы уже къ лету 662 г. При происшедшемъ при этомъ передвиженін гарнизоновъ, и другой Анастасій—мовахъ могъ быть выведенъ, хотя онъ быль уже тогда «полуживымъ», изъ апсилійской крівпости, причемъ оба они были приведены сначала si; Москорітіч—въ Мухирисись (область между Ріономъ и Цхенисъ-цкали, и городъ, по Du. bois, на мъсть развалинъ Цихедарбази), который представляется и теперь мъстомъ пребыванія византійскаго войска (praesentandi in medio amici Christi exercitus), подобно тому какъ во время лазской войны въ этой мъстности, въ виду ен удобствъ, сосредоточивались военныи силы персонъ. Вобудосу Агаоія Dubois отмічаеть на своей карті, какъ «Boukloon (Pok-

Данныя относительно крѣпости, въ которой былъ заключенъ Максимъ, кромѣ сообщенія самаго названія ея «Схимарисъ», сводятся къ двумъ извъстіямъ: 1) у Анастасія указывается, что эта крѣпость находилась «вблизи народа такъ называемыхъ алановъ» 1; 2) изъ разсказа Өеодосія видно, что

lon)», на среднемъ теченім р. Ингура, очевидно, на мість нынішняго Пахулани (10-верстная карта изд. Военно-Топогр. Отдёла Генер. Штаба 1912 г., на 5-верстной 1906 [1912] отмёчено «Нахулани»). По митнію Жорданіи въ его запискт, «Бокелесъ» есть «Боквисъ-цихе», «Боквская крѣпость», отъ ущелья Бокви или р. Боквисъ-цкали; при этомъ онъ отождествляетъ ее съ крвиостью Минда въ Рачинскомъ увзде (Геогр. Baxymra, Brosset, 879, Джан. 216, видъ кръпости у Dubois, Atlas, ser. II, pl. XIX b.). Но Минда стоитъ недалеко отъ впаденія въ Фасисъ р. Лухуни, а Боквисъ-цкали находится далъе на востокъ. Вообще же мисиміанъ (у Менандра Μινδιμιανοί) съ ихъ крѣпостями, какъ сосъдей апсиловъ, нельзя отодвигать столь далеко на востокъ (равно какъ нельзи переносить ихъ и къ съверу, на берега Кубани, какъ дълаеть это S.-Martin въ Lebeau, Hist. du Bas Empire, 1X, 326,5), и Dubois, нужно думать, указываеть болье или менье върно ихъ положение между среднимъ течениемъ Ингура и Цхенисъ-цкали. Какое мѣсто разумѣлъ подъ «Бокери» схоліасть рук. № 97, остается невыясненнымъ. Кекелидзе (28) указываетъ на существование въ Мингреліи фамиліи Бокеріа, которая, можеть быть, происходить изь этой м'ястности.—Κάστρον της λεγομένης Σου ανίδος, ман Σουανίας (castrum nuncupatum Suanias, или Suaniae, крѣпость Сванской земли [Жорданія: Сванетская]), какъ показываеть, повидимому, самая форма выраженія, отличающаяся οτь предыдущихъ «χάστρον λεγόμενον Σχιομάριν, Σχοτόριν», κάστρον Βουκόλους όνομα», названіе имъеть отъ области, въ которой, или по крайней мъръ вблизи которой находилась; называться такъ она могла и въ томъ случат, если была на пути въ Сванію, въ виду чего, въроятно, сходіасть рук. № 97 и нашель возможнымь отождествить съ нею Мури. Не есть ли это, напр., Чолуръ, находящійся съвернъе Мури?—Κάστρον της λεγόμενης Θα κυρίας πλησίον Άβασγίας (quod dicitur Thacyria juxta Hiberiam, κράμοςτь Τακβέρςκαя въ Αбхазіи), судя по способу выраженія, тоже носить названіе оть территоріи. «Квара въ Таквери» сходіаста рук. № 97 должна находиться въ Рачъ, около Квемо-крихъ. Съ другой стороны, Вахуштъ говоритъ (Brosset, 349, Джан. 200) о кръпости «Таквери», отъ которой получила названіе и самая м'астность (Лечхумъ): согласно его описанію («на рачкъ, впадающей въ Цхенисъцкали выше Горди») и карть, она должна находиться на р. Джинауль 5-верстной карты или Джинаурь 10-верстной, но не отмъчена на этихъ картахъ. На нихъ имвется лишь Дехвири. Отождествлять ли кръпость της Θακυρίας съ Кнарой, или съ Таквери, или, наконецъ съ Дехвири, признакъ «вблизи Авасгіи» къ нимъ не подходитъ, и нужно въ этихъ случаяхъ отдать предпочтеніе латинскому переводу «juxta Hiberiam», какъ дізаеть это Кекелидзе, видящій эту крыпость въ Таквери (31). Шестаковъ (142) сопоставляеть Оскорос съ Цагери. Между прочимъ не установлено еще, гдъ находилась мисиміанская кръпость Τζάχαρ (Σιδηροῦν, A gath. IV, 16). Dubois (на картъ) предполагаетъ ес въ Tsatzkhour на верхнемъ течени ръки Texypa.—Крипость Phustas (въ одномъ случай «castrum Phustensium»), гдй-то въ предилахъ Апсиліи и Мисиміаніи, упоминается въ ΙΧ в. у Епифанія въ житіи ап. Андрея: «είς Φουσταν πόλιν», какъ находящаяся, повидимому, въ Аланіи (РС, 120, 241), тамъ же упоминается и народъ Фойстог (221В); въ грузинскомъ перевод'в житія городъ названъ «Фостофоромъ». На старинных картах 6 имъется «Фуса», «Пуста», «Фусса». С. Петровскій, Сказанія объ апост. проповъди по с.-в. Черном. побережью. Одесса 1898, 219. Народъ «Фойстов» сопоставляется уже у Петровскаго съ Φασιανοί. Та (da, θα) есть обычный суффиксъвъ абхазскихъ географических в названіяхъ, по зам'вчанію Н. Я. Марра, Изъ лингвистической повадки въ Абхазію, въ ИАК, 1918, № 13, 323; объ основѣ фав, его же, Исторія термина «абхазъ», 1912, № 11, 697-702.

 $<sup>^1</sup>$  Съ показаніемъ позднѣйшаго житія св. Максима, PG, 90, 108В: εἰς  $^{2}$ ς τῶν κατὰ τὴν Άλανίαν κάστρων, една-ли необходимо серьезно считаться. Св. Димитрій Ростовскій, оче-

она была въ болѣе или менѣе далекомъ разстояніи отъ мѣста, гдѣ провелъ послѣдніе дни жизни и скончался Анастасій апокрисіарій, и находилась гдѣ-то на Кавказскихъ горахъ (по Өеодосію — на ихъ вершинѣ).

Но первый признакъ самъ по себѣ даетъ не слишкомъ много и требуетъ самъ поясненій.

Названіе «адановъ», хотя уже въ средніе вѣка прилагалось, повидимому, по преимуществу къ предкамъ нынѣшнихъ осетинъ (осовъ), но въ общемъ, особенно въ болѣе древнее время, у греческихъ и латинскихъ писателей, было не столько этнографическимъ, сколько географическимъ терминомъ для обозначенія жившихъ на сѣверномъ склонѣ Кавказа народовъ. И если грузинскій переводчикъ, Евеимій, указанное выраженіе въ житіи св. Максима переводчикъ, словами: «по близости къ странѣ осетинской», то это можеть лишь отражать существовавшій тогда взглядъ на тождество алановъ съ ос(етин)ами, но какіе либо опредѣленные выводы касательно положенія крѣпости Схимарисъ отсюда еще нельзя сдѣлать. Если же «аланы», о которыхъ говорится у Анастасія, и на самомъ дѣлѣ были ос(етин)ы, то въ дѣйствительности мѣстонахожденіе и алановъ-осетинъ не ограничивалось въ древности, какъ не ограничивается и теперь, лишь нынѣшнею Осетіею 1.

Во всякомъ случаѣ, «аланы» въ VI в. играли не малую роль и на южномъ склонѣ Кавказскаго хребта, принимая участіе въ борьбѣ грековъ,

видно, отсюда заимствоваль вы свои Четьи-Минеи (21 января) сообщение о ссылкъ Максима въ Аланію. Объ этомъ сообщении ср. Кекелидзе, 19, 22—3; тамъ же разъяснения по поводу показания грузинскаго жития, что св. Максима сослали въ «Мингрелю», 19—22.

<sup>1</sup> По вопросу объ отношеніяхъ алановъкъ осамь ср. В. Миллеръ, Осетинскіе этюды. III. М. 1887, 39-53. О кавказских в аланах в въ частности въ VI-VIII вв. тамъ же, 53-8. Ю. Кулаковскій, Аланы по свідініямъ классических и византійскихъ писателей. Кіевъ 1899 (оттискъ изъ XIII кн. «Чтеній въ Историч. Общ. Нест.-літ.»), 46-51. Досель полезень, хотя уже и устаръдый, трудъ Stritter'a Memoriae populorum e scriptoribus historiae Byzantinae erutae et digestae. IV. Petropoli 1779, 338-351. Сообщенія объ аланахъ, находящіяся въ письмъ Анастасія и запискъ Феодосія упущены изъ виду въ этихъ трудахъ, — даже, на что обращаеть вниманіе Шестаковъ (144), и у Кулаковскаго (49: «За цвлое стольтіе оть конца VI и до конца VII въка и т имакихъ упоминаній объ аланахъ у византійскихъ писателей. - - Только въ самомъ началь VIII въка встръчаемъ мы опять упоминание объ аланахъ»). Ср. однако, хотя съ неточностями въ цитать, уже Tomaschek въ Pauly-Wissowa, RE, I, 1 (1893), 1284 («Maximi opera ed. Migne tom. 129, р. 659 ff.»). Объ осетинахъ-аланахъ ср. еще очеркъ А. Кодзаева, Древніе осетины и Осетія. Владикавказъ 1903. Новую постановку вопроса о кавказских в аланахъ и новое его ръшение памъчастъ, пока мимоходомъ, Н. Я. Марръ, въ статьъ: Къ исторіи передвиженія яфетических в народовъ съ юга на сѣверъ Кавказа, въ ИАН, 1916, № 15. Протестуя противъ обычнаго отождествленія ихъ съ осами (1395), онъ предполагаетъ съ своей стороны тъснъйшую связь вопроса о нихъ съ вопросоиъ о судьбъ алановъ-албановъ Закавказья (1408) и въ то же время видитъ въ последнихъ аварцевъ (аваровъ) (1378). Ср. его же, Непочатый источникъ исторіи Кавказскаго міра, въ ИАН, 1917, **№** 5, 332.

лазовъ и персовъ и становясь то на ту, то на другую сторону. Во время нашествіл персовъ на Лазику въ 541 г. (противъ грековъ, по приглашенію дазовъ) они въ большомъ количествъ находились въ войскъ персовъ. Но въ 549 г. царь лазовъ Гувазъ призывалъ ихъ и сабировъ уже для борьбы съ персами, хотя ихъ немало было въ персидскомъ войскъ и въ 550 г. Для грековъ было весьма важно привлечь на свою сторону этотъ немалочисленный и вліятельный «аύтоуомоу єдуюς» 1. Посоль грековъ Сотирихъ, припіедини въ 554 г. съ деньгами къ мисиміанамъ и убитый ими, имель задачею воздъйствовать чрезъ посредство именно алановъ и на разные другіе варварскіе народы<sup>2</sup>. При заключеніи договора между греками и персами въ 556 г. последніе, между прочимъ, обязуются не пропускать на югъ Кавказа и алановъ. Но союзныя отношенія между аланами и Византіей на діль продолжаются и въ дальныйшее время. Въ сосыдствы съ мисиміанами они утвердились, повидимому, весьма прочно; объ этомъ можно заключить изъ сообщенія Анастасія о переході въ 662-666 гг, въ ихъ руки мисиміанской крыпости Воихо́доис, на которую они простирали виды еще въ 554 г. Будучи сосёдями мисиміанъ, аланы граничили также, какъ это видно изъ зам'єчаній Оеодосія, и съ авасгами и апсилами 3. На южномъ склон'є Кавказа огрузинившіеся осетины-аланы имфются и теперь къ востоку отъ Сваніи и Рачи, въ области Двалети (туальцы); въ древибищее время они могли быть здёсь въ непосредственной близости къ Лазике. Вахушть, съ другой стороны, говорить объ «Аланіи», находящейся къ западу отъ Сваніи, причемъ посрединъ ея протекаетъ «сванская ръка» — Каппетисъ-Цкали, и отличаеть ее оть «Двалетіи» или «Осетіи» 4.

Такимъ образомъ, «аланы» разсіяны были въ Закавказьі на довольно большомъ пространстві, встрічаясь и къ востоку, и къ западу, и къ югу отъ Сваніи. Нахожденіе «вблизи аланскаго народа», какъ опреділяется у Анастасія положеніе кріпости, гді былъ заключенъ Максимъ, поэтому въ данномъ случай само по себі указываеть не на вполні опреділенный районъ, а вообще на обращенный къ Лазикі склонъ Кавказскаго хребта, гді могли тогда находиться аланы.

Но не боле этого въ сущности дается и у Оеодосія. Съ какимъ бы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Procopius, De bellis, VIII, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Agathias, Histor., III, 15—16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Епифановичь, 18,6-8. Следы нахожденія ихъ одесь можно видёть въ названіи селенія Аланда на р. Кодорів (В. Миллеръ, Осет. этюды, ПІ, 115) и абхазскихъ фамиліяхъ Osia, Ozba, Alania, Alan (Н. Я. Марръ, Исъ лингв. поёздки въ Абхазію, ИАН, 1913, № 6, 307).

<sup>4</sup> Brosset, 236-Джанашвили, 138.

нынѣшнимъ пунктомъ ни отождествлять крѣпость Осотоо́рду близъ мѣстечка Мо́уоі, гдѣ жилъ въ концѣ ссылки и умеръ Анастасій апокрисіарій и куда приходилъ Оеодосій, она была во всякомъ случаѣ недалеко отъ восточнаго берега Чернаго моря, на границахъ Апсиліи и Абхазіи і. Но какъ далеко отсюда и въ какомъ направленіи находился Схимарисъ, куда Оеодосій не рѣшился идти, между прочимъ, по трудности горнаго пути, это въ его запискѣ не сообщается. Упоминаніе о «вершинѣ» Кавказскихъ горъ, принимая во вниманіе возможность и естественность пѣкотораго преувеличенія и петочности со стороны Оеодосія, тоже не можетъ служить основой для какихълибо вполнѣ опредѣленныхъ выводовъ.

Къ Мури указанные признаки болбе или менбе приложимы. Аланы могли быть въ то время около ныибшняго Мури и съ восточной, и съ западной стороны. Не находясь на «вершинб» Кавказа, какъ говорить Өеодо-

<sup>1</sup> Самъ Анастасій названія «Өэчсэо́цид (Thusumes)» не сообщаеть, а говорить лишь (PL, 129, 662В=РС, 90, 175С), что новый начальникъ Лазики Григорій пом'єстиль его «quasi quinque siguis longius a divinitus custodienda domo sua in loco monachis [no Combefis I, laviij: Monachos] veraciter condecente. Названіе даеть уже Осодосій и м'єстоположеніе кр'єпости видимо хочеть опредёлить со всею возможною для него точностью. Епифановичь, 13,5-10: èv хаστρο ἐπιλεγομένο Θουσούμης, κειμένο ἐπάνω χωρίου Μόχοις [Mochoes], κλίματος Άψιλίας τέλους, κατ' άνατολάς της Ποντικής θαλάσσης παρ' αυτόν τόν πόδα των Καυκασίων όρέων, πλησίον τής των φιλοχρίστων Άβασγων χώρας και του έθνους των Άλανων, ώς από σημείων πέντε του χωείου Ειχαγώρεως [a praedio Zichachorio] ήγουν τοῦ πρώτοῦ οἴκου Γρηγορίου, τοῦ ὄντως φιλοχρίστου πατρικίου καὶ μαγίστρου τῆς αὐτῆς τὢν Λαζῶν χώρας [ejusdem regionis Alanorum]. Ποвидимому, «monachis» или «Monachos» въ датинскомъ переводъ (Шестаковъ, 144, и Муретовъ, 178, переводять, принимая чтеніе «monachis»), соотв'єтствуєть греческому Мохок, и явилось лишь по недоразумѣнію. Въ такомъ случаѣ нужно будеть, можеть быть, признать, что Анастасій употребляеть это названіе въ болье широкомъ смысль, нежели какой имьеть у Өеодосія «хоріо» Μόχοις», такъ какъ, по Θеодосію, Анастасій находился собственно вь Θουσούμης. Согласно съ указываемыми у Өеодосія признаками, Мохоіс, повидимому, могло бы быть отождествлено съ місстечкомъ Мокви на р. этого имени, верстахъ въ 20-25 отъ Очемчиръ (Моуй въ Перипла анонима, ср. Ф. К. Брунсъ, Восточный берегь Чернаго моря по древнить перипламъ и по компасовымъ картамъ, въ Зап. Новоросс. универс. 1880, ХХХ, 2, 249). Такое сопоставленіе ділаеть (для латинскаго «Mochoe» или «Mochus» [?]) Шестаковъ, 144. Для «Thusumes» онъ предполагаеть «Цхоми, Сухумъ». Болье сходно съ Өоогоонда звучить указываемое Кек елидзе, 33, названіе «Цхузамела». Выраженіе Θеодосія кατ' ανατολάς τής Ποντικής δαλάσσης указываеть, вужно думать, на положение не на самомъ берегу Чернаго мори, а въ въкоторомъ отдаленіи отъ него къ востоку. Наибол'ве, кажется, подходила бы къ этому признаку и къ другому-αιπάνω χωρίου Μογοις», упомянутая выше крыпость близь селенія Джгерды, но при отождествленіш ея съ Өгогобіда пришлось бы предположить, что она носила пное въ сравненіи съ ныпішнимъ названіємъ селенія наименованіє. Вмісто Ειγαγώρεως, віполітно, нужно читать Ζιχαχώρεως, соответственно латинскому Zichachorium, и въ Ζιχα можно видеть или цике-джиха, крыпость (Шестаковъ), или указаніе на Ζικχοί, Ζήχοι. Вмысто латинскаго «ejusdem regionis Alanorum» Кекелидзе, 33, поправляеть «Abasgorum», но греческій тексть даеть «ты Λαζών», и въ дъйствительности ръчь идеть о начальникъ именно Лазики; «түс αύτης - χώρας» 3, του должно поэтому относиться не къ ближавшему «της των φιλοχρίστων Άβασγων χώρας», а къ болбе отдаленному (13,5) «Λαζικής».

сій о Схимарись, Мури во всякомъ случає занимаєть возвышенное положеніе. Но для окончательнаго и ръшительнаго отождествленія его съ Схимарисомъ эти признаки сами по себъ еще недостаточны.

Наиболье вырнымы способомы къ точному опредылению мыстоположения пункта, поименованнаго въ древнихъ памятникахъ, было бы нахождение въ соотвытствующемъ районы настолько созвучнаго названия, что его можно было бы, хотя бы при извыстныхъ предположенияхъ, признать въ концы концовъ тождественнымъ съ древнимъ названиемъ.

Изъ современныхъ кавказскихъ наименованій, которыя могли бы бытъ указаны въ данномъ случать, если не съ древнимъ «Схимарисомъ», то съ грузинской передачей его «пимаръ», представляетъ извъстное сходство по названію кръпость «Хумара», на правомъ берегу р. Кубани, въ 55 (47?) в. отъ станицы Баталпашинской, въ 160 в. отъ Ставрополя, при чемъ тутъ же рядомъ (при впаденіи въ Кубань Теберды) находится и древній храмъ имени великомученика Георгія 1. Совставо близко подходитъ уже къ древнему наименованію «Схимарисъ» названіе сванійскаго общества (приходъ Спасской церкви въ селеніи Сюпъ или Супи) «Цхмари», въ княжеской Сваніи, на южномъ берегу р. Ингура 2.

¹ О Хумаринскомъ укрѣпленіи см. статью А. ІІ. въ газетѣ «Кавказъ», 1855, № 18—19. Положеніе его здѣсь опредѣляется подъ 43°49′ 3″15 с. ш., 59°38′ в. д. (отъ Ферро). Ср. Freshfield, The Exploration of the Caucasus. [II. London 1902, 175: «іттелье госк tower» — 2746 футовъ. Церковь въ 90-хъ гг. XIX вѣка была реставрирована, и въ настоящее время здѣсь существуетъ Георгіевскій мужской монастырь. Ср. путевыя замѣтки А. Мощанскаго, Военно-Сухумская дорога, въ Истор. Вѣстникѣ, 1916, ноябрь, 484—6. У автора замѣчастся, что здѣсь былъ, по преданію, Левъ Исавръ и сюда ссылались преступники въ византійскія времена. Каквхъ-либо воспоминаній о Максимѣ, по письменному сообщенію мнѣ мѣстнаго инспектора народныхъ школъ В. П. Разумовскаго, въ этой мѣстности вовсе нѣтъ, и особымъ почитаніемъ у осетинъ пользуется именно лишь великомученикъ Георгій. Нынѣшніе осетины поселились тамъ уже въ позднѣйшее время; но несомнѣню, что они должны были быть тамь и въ древнія времена.

<sup>9 [</sup>По-свански: (3), 32.4 цумар] На 10-верстной карть читается «Цхма». Въ принадлежащей этому же обществу церкви св. Архангеловъ селенія Лапскальдъ, въ написяхъ на двухъ иконахъ встрвчаются названія «общество Цхемнрисское», «св. Архангелъ Михаилъ Цхемнрисскій». Д. Бакрадзе, Сванетія, въ Зап. Кавк. отд. Геогр. Общ., кн. VI, 1864, 72, и прилож. № 15. По Бакрадзе, это несомнівно есть «Цхомари». Употребленная авторомъ въ тексті (69, 72) и находящаяся также на приложенной къ стать карті форма названія «Цхомари» поправлена имъ потомъ (288) въ «Цхмари»». Такъ стоитъ въ исправленномъ спискі сванійскихъ обществъ и селеній сванетскаго пристава кн. Амиреджибова (290). Здісь же вмісто принятаго въ тексті «Лафскали» (69) или «Лафскали» (70) указывается «Лапскальдъ» (290). У Стоянова, Путешествіе по Сванетіи, въ Зап. Кавк. отд. Геогр. Общ., кн. Х, 2, 1876, пишется «Цхомарская община» (328) и «Лапскальд» (331). Не безынтересно здісь, между прочимъ, сообщеніе, что близъ Лапскальда «въ лісу является таинственный світъ, видный

Но оба эти мѣста находятся хотя и недалеко отъ древней Лазики, но уже за предѣлами ея. Въ первомъ случаѣ, если другіе признаки древняго Схимариса—нахожденіе близъ алановъ и на кавказскихъ высотахъ—соотвѣтствуетъ положенію Хумары, и если предположить, что эта крѣпость существовала уже въ VII в., сомнительнымъ является вопросъ еще и о лингвистическомъ тождествѣ. Что же касается Цхмари, то въ Сваніи можно было бы помѣстить развѣ лишь «сванскую крѣпость», гдѣ былъ Анастасій монахъ, но не Схимарисъ. Но едва ли въ данномъ случаѣ вообще рѣчь можетъ быть о наиболѣе далекой части Сваніи, Сваніи такъ назыв. «княжеской» или «верхней».

Другихъ названій, которыя могли бы быть сопоставлены съ «Схимарисъ» или «ћимаръ» хотя бы съ такимъ же правомъ, какъ эти, повидимому, н $^{1}$ ть  $^{1}$ .

Нынѣшній географическій терминъ «Мури» съ древнимъ «Схимарисъ» имѣеть созвучіе весьма отдаленное, соотвѣтствуя до нѣкоторой степени лишь второй части этого слова, безъ перваго его слога. Однако, если происхожденіе этого названія изъ древняго «Схимарисъ», или вообще лингвистическое отношеніе его къ послѣднему, будеть даже оставаться пока загадкою, реальное тождество Мури съ этою крѣпостью могло бы получить достаточно убѣдительное подтвержденіе съ исторической точки зрѣнія и въ томъ случаѣ, если бы хотя только въ древнихъ памятникахъ нашлось указаніе на существованіе въ области нынѣшняго Мури крѣпости или съ тѣмъ же самымъ названіемъ — «Схимарисъ», или столь близкимъ къ нему, что его можно такъ или иначе безъ особыхъ затрудненій отождествить съ нимъ.

Мнѣ кажется, что можно выставить и защищать болѣе или менѣе успѣшно положеніе, что «Схимарисъ» документовъ VII в. есть не что иное, какъ такъ назыв. обычно «Ухимерій» Прокопія кесарійскаго въ его разсказѣ о лазской войнѣ VI в., и что упоминаемая Прокопіемъ крѣпость съ этимъ именемъ должна находиться, какъ высказаль это уже Броссе, именно въ районѣ нынѣшняго Мури.

только изт. Цхомари», въ виду разсказа памятниковъ VII в. о свътъ на могилъ Максима, видънномъ самимъ комендантомъ Схимариса; но на основании такого совпадения едва-ли можно дълать какия-либо догадки.

<sup>1</sup> Крѣпость Σχαμαλινίχων или Σχιμαλινίχων (Proc. De aedif. III, 6) находилась на южномъ побережьѣ Чернаго моря, какъ отмѣчено это уже у Кекелидзе, 34,4 (здѣсь это названіе передано въ видѣ Σχιμαλανίχων).

## VI.

О войнѣ грековъ и лазовъ съ персами изъ-за обладанія Лазикой Прокопій разсказываеть въ послѣдней VIII книгѣ своего сочиненія о войнахъ Юстиніана, или, по обычно принятому дѣянію его на два какъ бы особыхъ произведенія, въ IV книгѣ De bello gothico; продолженіе (съ 553 г.) и конецъ исторіи этой войны даеть Агаеій.

Война началась съ того, что царь лазовъ Гувазъ, отдѣлившійся въ 541 г. отъ грековъ и призвавшій персовъ, которые немедленно заняли недавно построенную греками къ ю. отъ р. Фасиса крѣпость Петру, въ 549 году опять обратился къ Юстиніану за помощью противъ персовъ. Послѣ первоначальной неудачи, въ слѣдующемъ 550 г. греки отняли у персовъ и разрушили Петру и болѣе или менѣе прочно утвердилнсь въ западной части Ріонскаго края.

Персидскій полководецъ Мермерой пытался было вслідь затімь осаждать главный городь Лазики Археополь, къ с. оть Фасиса, но безуспішно, и ушель въ отстоявшій отсюда на одинь день пути Моих είρησις (аl. Μοχήρησις), лучшую по плодородію містность въ Лазикі и потому наиболье населенную, расположенную между Фасисомъ и притокомъ его Ипписомъ (Чππις — Цхенись-цкали); здісь именно останавливался лагеремъ при вторженіи въ Лазику еще предшественникъ Мермероя Хоріанъ. Мермерой здісь отстроиль наскоро на зиму изъ дерева древнюю крівпость колховъ на Ріоні, которая по-гречески тогда называлась, по Прокопію, Котісієм (аl. Котисієм), лазы же называли ее Койтаїς (Κουτατίσιοм, Κόταϊς). Колхи ніскогда сами разрушили въ большей части эту крієпость, такъ какъ она казалась имъ лежащею на слишкомъ открытомъ и доступномъ місті.

«Въ ближайшемъ же разстояніи отъ Кутаиса, сообщаеть далье Проконій, есть весьма сильная крыпость съ именемъ Обудіраєрію [Обудіраєрію, ал. Оборраєрію]. Лазы тщательно оберегали этоть пункть; принимали съ ними участіе въ охрань крыпости и немногіе числомъ ромейскіе воины. Итакъ Мермерой здысь [въ Мухирисисы] расположился со всымъ войскомъ, занимая, съ одной стороны, лучшую область Колхиды, и съ другой — лишая противниковъ возможности доставить въ крыпость Обудіраєроє что-либо изъ необходимыхъ принасовъ, а также проходить въ страну такъ назыв. Сванію и Скимнію, хотя она и была подчинена имъ; потому что разъ въ

<sup>1</sup> Proc. De bellis, VIII, 14, 47, ed. Haury, II, 564—5: οὐ δή καὶ φρούριον ψκοδομήσαντο ἐκ παλαιοῦ Κόλχοι, οὐπερ ὕστερον αὐτοὶ τὸ πλεῖστον ἐς ἔδαφος καθεῖλον, ἐπεὶ ἐν πεδίφ κείμενον ἐσάγαν ὑπτίω εὐέροδον σφίσιν ἔδοξεν εἰναι.

Мухирисисъ находится непріятель, для лазовъ и ромеевь оказывается уже закрытымъ путь въ эти мъста» 1.

Чрезъ нъсколько времени, когда въ Константинополъ шли переговоры о мирь въ 551-2 г. (въ 25 годъ царствованія Юстиніана), эта крыность перешла въ руки персовъ. Изъ ненависти къ ромеямъ, одинъ знатный дазъ, Ософовій, придя въ крѣпость, послѣ предварительныхъ переговоровъ съ Мермероемъ, обманомъ убъдилъ гарнизонъ сдаться персамъ, сообщивъ ложныя сведенія о несметной силе пришедшихъ будто бы съ самимь Хосроемъ въ Лазику персовъ и о безполезности какого-либо сопротивленія имъ. Персы заняли крыпость и упрочили этимъ въ высшей степени свою власть въ Лазикъ. И не только Лазику забрали они въ свои руки чрезъ это, но и Скимнію съ Сванією. Для ромеевъ и для царя лазовъ такимъ образомъ стали педоступны всь мьста отъ Мухирисиса до Ивирін 2. Мермерой, постронвъ при наступленіи зимы деревянную стіну въ Кутансі, помістиль здісь отрядъ не менте чтмъ изъ 3 тысячь человтить, оставилъ достаточное количество стражи и въ крѣпости Ооукинересс; отстронвъ еще находившуюся на самомъ краю Лазики дазскую крыность Харапачіс, самъ онъ имыт пребываніе въ последней.

Въ дальнъйшемъ ходъ войны, въ 552—5 гг., персы ежегодно выступаютъ изъ прочно занятой ими позиціи въ восточной части Лазики противъ грековъ и лазовъ, находившихся на западъ, но не достигая какихъ-либо важныхъ результатовъ, опять возвращаются къ Кутаису и Мухирисису.

Послѣ 555 г. война уже не продолжалась. Зихъ Исдигуна, посолъ Хосроя, отправленный въ Константинополь въ 556 г. для переговоровъ о мирѣ, настаивалъ на томъ, чтобы за персами остались взятые ими въ Лазикѣ города и крѣпости. Въ 562 г. при заключеніи 50-лѣтняго мира Петръ патрикій, между прочимъ, безуспѣшно пытался отстоять право ромеевъ на

<sup>1</sup> VIII, 14, 51—54, 565—6: τοῦ δὲ Κόταϊς [Κουτατισίου L] ἄγχιστα ερούριον εχυρώτατόν [ὀχυρώτατον L] ἐστιν, Οὐθιμέρεος [Οὐχειμέριον L] ὄνομα· ἐν ῷ δὴ ρυλακτήριον ἐς τὸ ἀκριβὲς οἱ Λαζοὶ εἶχον. μετεῖχον δὲ σρίσι τῆς τοῦ φρουρίου φυλακῆς καὶ 'Ρωμαῖοι στρατιῶται ὀλίγοι τινές. ὁ μὲν οὖν Μερμερόης τῷ παντὶ στρατῷ ἐνταῦθα καθῆστο, γῆς τε τῆς Κολχίδος τὰ κάλλιστα ἔχων, ἐμπόδιός τε τοῖς ἐναντίοις γινόμενος ἐς τὸ Οὐθιμέρεος [Οὐχειμέρεος L] φρούριον τῶν ἐπιτηδείων τι ἐσκομίζεσθαι, ἢ ἐς χώραν τήν τε Σουανίαν καὶ τὴν Σκυμνίαν καλουμένην ἰέναι, καίπερ σρίσιν αὐτῆς κατηκόου οὕσης. πολεμίων γὰρ ἐν Μοχηρήσιδι ὄντων [Μοχηρίσιδι ὄντων Κ, Μουχαιρίσιδιόντων L], Λαζοῖς τε καὶ 'Ρωμαίοις ὁδοῦ ἀποκεκλεῖσθαι τῆς εἰς τὰ ταύτη χωρία ξυμβαίνει.

 $<sup>^2</sup>$  VIII, 16, 13—14, 572: οὔτω μὲν Πέρσαι τὸ Οὐθιμέρεος [Οὐχειμέρεος L] φρούριον ἔσχον καὶ Λαζικῆς τὴν ἐπικράτησιν ἰσχυρώτατα ἐκρατύναντο, οὐ μόνην δὶ Λαζικὴν ταύτην [ταύτη K] οἱ Πέρσαι ὑποχείριαν πεποίηνται, ἀλλὰ καὶ Σκυμνίαν τε καὶ Σουανίαν, ἐκ <δὶ> Μοχηρήσιδος [Μοχειρίσοδος K, Μουχειρίσιδος L] ἄχρι ἐς Ἰβηρίαν ἄβατα Ῥωμαίοις τε καὶ τῷ Λαζῶν βασιλεῖ ξύμπαντα τὰ ἐκείνη χωρία τῷ τρόπω τούτω ἐγένετὸ.

Сванію, указывая на то, что подъ власть персовъ она перешла 10 лѣтъ тому назадъ лишь потому, что лазы перестали посылать сванамъ хлѣбъ.

Въ результатъ войны восточная часть Лазики, въ частности Мухирисисъ, Кутаисъ, кръпость Ούχειμέρεος, также и Сванія, перешли подъ власть персовъ. Обладанію Мухирисисомъ и кръпостью Ούχειμέρεος придается у Прокопія при этомъ особо важное значеніе.

Гдѣ находилась эта упоминаемая Прокопіемъ крѣпость, бывшая, по нему въ «ближайшемъ разстояніи (ἄγχιστα)» отъ Кутаиса?

Изв'єстный своими заслугами по изсл'єдованію Кавказскаго края французскій ученый Dubois de Montpéreux, на основаніи, повидимому, лишь этого именно выраженія, высказаль — едва ли не впервые — митініе, что «Ухимерій» находился противъ Кутанса, на правомъ берегу Ріона, на м'єст'є пын'єшнихъ развалинъ крієпости и кафедральнаго собора 1. Это митініе потомъ, насколько изв'єстно, прочно утвердилось въ литературів. Его можно встрічать у Муравьева 3, Іосселіани 3, Бакрадзе 4, въ стать о Кутансь Масальскаго въ Энциклопедіи Брокгауза-Ефрона 5, у Джаналивили въ его перевод'є Географіи Вахушта 6, у Кекелидзе 7.

На дъль однако такое утверждение не вытекаеть съ необходимостью изъ имъющихся у Прокопія данныхъ. Сколь бы близко — аулюта — «Ухимерій» ни находился къ Кутаису, видъть его въ лежащей на правомъ берегу части ныньшняго Кутаиса, а въ другой части — на лъвомъ берегу — видъть древній Кутаись, значить собственно предполагать, что лазы имъли двъ кръпости въ одномъ и томъ же мъстъ, только на двухъ разныхъ берегахъ Ріона. Если нельзя признать этого безусловно невозможнымъ, предполагая, что кръпости построены были въ разное время, такъ что одна изъ нихъ оказалась потомъ излишнею, всетаки это является въ данномъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dubois de Montpéreux, Voyage autour du Caucase, chez les Tcherkesses et les Abkhases, en Colchide, en Géorgie, en Arménie et en Crimée. 6 vol. Paris 1839—43. Atlas. Neuchatel 1840—43. I, 398—439; II, 72: Oukhimérion ou Marium; II, 109.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> А. Н. Муравьевъ, Грузія и Арменія. III. Спб. 1848, 143, 146.

<sup>3</sup> И. Госселіани, Города, существовавшіе и существующіе въ Грузів. Спб. 1851, 31.

<sup>4</sup> Д. Бакрадзе, Лазика и борьба за нее персовъ съ Византійцами, въ газетъ «Кавказъ», 1856, № 59. — Кавказъ въ древнихъ памятникахъ христіанства. Тифлисъ 1875, 86 (выписка изъ Dubois de Montpéreux).

<sup>5</sup> Полутомъ 38 (1896), 135.

<sup>6 212,</sup> прим.: «Ухимеріонъ, очевидно, есть кутансская «Архіерейская гора», извъстная подъ именемъ Охвамеріани. Это слово образовалось отъ охваме (св. м.) — церковь. молельня. На картахъ «Охваме» обозначенъ еще въ Лазистанъ, на берегу моря». Далъе выписка описанія Dubois de Montpéreux изъ Бакрадзе.

<sup>7</sup> ТрКА, 1912, сентябрь, 30,—ссылка на указанное примъчание Джанашвили.

случа выроженымъ: непонятно, для чего колхи стали бы строить кр впость на неприспособленномъ для этого л вомъ берегу Ріона, когда болье удобнымъ для этого представлялся другой берегь. Открытою и доступною для непріятелей могла показаться колхамъ и кр впость на холм ва правомъ берегу, почему они и р впили уничтожить эту кр впость. И для Мермероя, посл того какъ взять быль предательствомъ Феофовія «Ухимерій», достаточно было бы, повидимому, лишь утвердиться въ этой «весьма сильной» (охоротото) кр впости, если она находилась рядомъ съ Кутансомъ. Онъ, между т вмъ, и посл этого находить нужнымъ строить деревянную ст ву въ Кутансской кр впости и поставить зд всь значительный гарнизонъ независимо отъ особаго гарнизона въ «Ухимеріи».

Необходимо еще обратить внимание на то, что Прокопій, какъ на слъдствіе занятія персами Мухирисиса, указываеть на закрытіе для ромеевъ и лазовъ доступа къ «Ухимерію», а также (n) въ Сванію и Скимнію (VIII, 14, 53). Можно понимать это п какъ указаніе на два различныя, независимыя одно отъ другого следствія, помещая «Ухимерій» въ Кутансе, въ южной части Мухирисиса или вообще западной окраины Лазики, тогда какъ Сванія и Скимнія граничили съ сѣверомъ этой окраины. Но можно и здѣсь уже, въ этомъ сопоставленіи «Ухимерія» съ Сваніей и Скимніей, вид'єть указаніе на связь между той или иной судьбой этой кр'єпости и доступомъ въ указанныя области. На самомъ дѣлѣ, то, что Прокопій говорить далье о следствіяхь захвата персами «Ухимерія», что они чрезь это не только въ высшей степени укръпили свое положение въ Лазикъ, но оказались фактически обладателями Скимнін и Сваніи (VIII, 16, 14), свидѣтельствуеть, что захвать «Ухимерія» имћль особое значеніе для утвержденія власти персовъ именно въ этихъ областяхъ. Но обладаніе «Ухимеріемъ»= Кутансомъ, а не какою-либо болъе близкою къ Сваніи и Скимніи кръпостью, еще не открывало для персовъ прямого доступа въ эти области, и не заграждало само по себъ совершенно пути для ромеевъ и лазовъ въ указанныя страны.

Небезразлично, наконецъ, въ данномъ случаћ, повидимому, и то обстоятельство, что въ дальнѣйшемъ, и у Прокопія и у Агавія, когда говорится о пребываніи персовъ въ Мухирисисѣ, ихъ экспедиціяхъ отгуда и возвращеніи туда, упоминается при этомъ еще всегда лишь Кутаисъ, но ни разу «Ухимерій», хотя послѣдній находился уже въ рукахъ персовъ, и по значенію долженъ былъ превосходить Кутаисъ съ его деревянной стѣной 1.

 $<sup>^1</sup>$  Proc. De bellis, VIII, 17, 19, ed. Haury II, 579: ἐπί τε Κόταϊς [Κούταϊς L] καὶ Μοχήρησιν [Μουχείρησιν L] ἀπεχώρησαν. Agath. Histor. II, 22, ed. Niebuhr, 112: [Μερμερόης] πάλιν

Такимъ образомъ, не придавая употребленному Прокопіемъ выраженію «йухіста» значенія непосредственной близости или даже почти тождества съ Кутансомъ, естественно попять его въ болѣе растяжимомъ смыслѣ, и по-искать «Ухимерія» въ нѣкоторомъ, хотя и недалекомъ отъ Кутанса, разстояніи, именно по направленію къ Сваніи.

Оть обычнаго представленія о Кутансь и Ухимерін отступаеть уже Кохъ. Но онъ находить пужнымъ и самый Кутансъ, упоминаемый въ древнихъ памятникахъ, перенести на другое мъсто, предполагая на мъстъ нынтыняго Кутанса древній Археоноль, главный городъ Лазики (пом'кіцаемый обычно въ Наколакеви). По его мибнію, древній Кутансь, отстроенный персами для того, чтобы сдёлать для ромеевь невозможными сношенія между Археополемъ и Ухимеріемъ и лежащими далте къ стверу областями, долженъ быль находиться стверите нынтшняго Кутанса, и можеть быть, это есть нынешняя крепость «Квишилети» (Quischilethi): находясь именно здёсь, персы могли отрёзать доступъ на северъ своимъ противникамъ 1. Развалины кръпости, съ названіемъ «Кисорети», на 5-верстной карт  $^{\circ}$  1912 г. отм  $^{\circ}$  чены подъ 42  $^{\circ}$  26 с. ш., и 60  $^{\circ}$  32 30 в. д., въ 21 версть отъ Кутанса, въ 25 отъ Мури в. О положеніи «близкаго къ Кутансу» Ухимерія авторъ съ определенностью не высказывается. Для него однако, повидимому, было бы вполить возможно относить Ухимерій въ область Мури. Но въ гипотезъ его относительно самаго Кутанса пътъ никакой необходимости, нътъ и твердыхъ основаній для нел.

Оставляеть древній Кутансь на мѣстѣ нынѣшняго, но отдѣляеть отъ него «Ухимерій» и помѣщаеть въ извѣстномъ отдаленіи Броссе. Въ замѣчаніи Прокопія, что когда округъ Мухирисись занять непріятелемъ, то нельзя пройти въ «Ухимерій» и въ Сванію, онъ усматриваетъ указаніе на положеніе Ухимерія за предѣлами Мухирисиса, именно къ сѣверу. «Можетъ быть нужно, говорить онъ еще опредѣленнѣе, искать это мѣсто въ Леч-

ές τε Κοτάισιν καὶ Μουχείρισιν ἐπανηκεν. ΙΙΙ, 6, 148: οἱ δὶ ἐς Μουχείρισιν τε καὶ Κοτάισιν τεταγμένοι Πέρσαι; далне безъ Кутанса, 149—150: ἐπὶ ἐκείνους τοὺς ἐκ Μουχειρίσιδος ἐρχομένους. ΙΙΙ, 7, 150: ἄραντες ἔκ τε Κοταϊσίου καὶ Μουχειρίσιδος. ΙΙΙ, 28, 203: [Ναχοραγὰν] ἐπὶ Κοτάϊσιν καὶ Μουχείρισιν ἐπορεύετο; ниже: εἰς Μουχείρισιν ἱκοντο. ΙV, 15, 287—8: ἐπανήεσαν ἔς τε τὸ Κοτάϊσιν καὶ τὴν Ἰβηρίαν. Сπέμγετь, οднако, замѣтить, что это, съ точки эрѣнія гипотезы Дюбуа, могло бы быть объясняемо и тѣмь, что войско персовъ ниѣло мѣстопребываніе въ Мухирисисѣ (не только области, но п опредѣленномъ пунктѣ — городѣ, ср. Ргос. II, 29, 18) и Кутансѣ, и объ «Ухимеріи» — крѣпости рядомъ съ Кутансомъ — не было нужды упоминать.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> K. Koch, Reise durch Russland nach dem kaukasischen Isthmus in den Jahren 1836, 1837 und 1838. II. Stuttgart und Tübingen 1843, 179—180.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> У Вахушта, перев. Джанашвили, 213 (Brosset, 378): «Къ съверу отъ Кутанса и къ западу отъ Ріона находится въ Квишилети кръпость, очень кръпкая».

хумѣ, который и занимаеть на дѣлѣ такое положеніе». Такъ какъ на картахъ нѣтъ подобнаго названія, то Броссе указываеть на крѣпость Дехвирь (Дехвири) на правомъ берегу верхняго теченія Цхенись-цкали. Эта крѣпость въ центрѣ Лечхума, по Вахушту, «есть глава Таквери [мѣстность отъ Горди до Кавказа]; нбо кто владѣетъ ею, все прочее подчиняется тому». Броссе думаетъ, что несмотря на несходство названій, возможно, что это именно и есть «Ухимерій» 1.

Особаго вниманія предположеніе Броссе на себя, повидимому, не обратило, и общераспространеннымъ является митніе Dubois de Montpéreux <sup>2</sup>. Между ттыть, не зная о «Схимарись» греческихъ памятниковъ VII в. и о «пимаръ» грузинскаго перевода, какъ мтсть заключенія Максима<sup>3</sup>, и о возможности отождествить его съ Мури (поскольку близъ этой крыпости указывается могила Максима и у Вахушта), Броссе указаль независимо отъ этого, на основаніи общихъ лишь соображеній,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. Brosset, Additions et éclaircissements à l'histoire de la Géorgie depuis l'antiquité jusqu'en 1469 de J.-C. St. Pétersbourg 1851, p. 102; Oukhimérium, château au voisinage de Cotatisium, et très bien fortifié; on ne pourrait y arriver, non plus que dans la Souanie, quand le canton de Moukhirisis était occupé par l'ennemi. La remarque de l'auteur grec semble indiquer que le fort Oukhimérium était pardelà Moukhirisis, c. à. d. vers le N. Peut-être doit-on chercher ce lieu dans le Letchkhoum, qui est en effet dans une situation pareille. Quoi qu'il en soit, le nom ne se retrouve pas sur nos cartes. Прокопій у Броссе цитируєтся по выпискамъ мзъ латинскаго перевода у Stritter'a, IV, 74, 76, 77. При этомъ Броссе сообщаеть, что въ одной грамать ок. 1510 г. № 5 груз. рук. 27 in fol. Спб. Азіатскаго Музея упоминается мъстность въ Имеретін съ названіемъ Okhomira безь обозначенія ея положенія. «Les deux noms» — говорится въ другомъ примъчаніи, гдъ приводятся слова Вахушта о Дехвири, -- пе зе гезвет blent pas, mais il se pourrait que ce fût la même localité». («Дехвирь» у Броссе здъсь пишется «Dékwir», но, повидимому, это опечатка вићсто «Dékhwir», какъ стоитъ въ его переводъ географін Вахушта, р. 349). Далье, р. 104, это отождествленіс отнесено къ числу «довольно выроятныхъ». Въ ръчи о Кутансъ, р. 99-100, «Ухимерій» не упоминается, и ставится лишь вопросъ: не «новый» ли городъ на лъвомъ берегу Ріона, на равнинъ, разрушили лазы, какъ слишкомъ доступный для непріятеля, такъ какъ часть города на правомъ берегу возвышается по крайней мъръ на 60 саженей надъ Ріономъ. О положеніи Дехвири ср. Вгозвет, Rapport sur un voyage archéologique dans la Géorgie et dans l'Arménie. II (1850), p. 37: atour de Dékhwir est sur une hauteur entre le rouisseau Geloanis-Tsqal et la Tskhénis-Tsqal, entre Mtzkheta et un autre village» — въ развалинахъ; въ 200 шагахъ другая башня, тоже въ развалинахъ; въ 7 верстахъ - Мури съ хорошей крапостью.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ho напр. G. Merzbacher, Aus den Hochregionen des Kaukasus. I. Lpz. 1901, 286, считаетъ ошибочнымъ признаніе (у Mourier) крѣпости на правомъ берегу Ріона въ Кутансь за «Ухимерій» (у автора «Uchomerion») Прокопія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ своемъ Rapport sur un voyage archéologique dans la Géorgie et dans l'Arménie. 1 1849), р. 64—5, Броссе, указывал въ числъ видънныхъ имъ въ Мингреліи у князя Давида Дадіани грузинскихъ рукописей двъ книги съ именемъ св. Максима Исповъдника, одну, писанную на пергаментъ церковнымъ письмомъ, и другую in 19, начинавшуюся житіемъ Максима, замѣчаетъ: «Въ Мингреліи я слышалъ, что этотъ святой, которому посвящена церковь близъ Цагеръ (Тzager), проповъдывалъ нъкогда христіанство въ этихъ странахъ и въ Сванетіи; но я не пмъль еще случая читать его житіе».

какъ на «Ухимерій» Прокопія, на мѣсто, которое всего лишь верстахъ въ 7 (по прямой линіи на 5-верстной картѣ 1912 г. — въ 4—4½) отстоить отъ Мури. Уже это обстоятельство говорить за правдоподобность тождества: Ухимерій — Схимарись — Мури.

Самого Броссе отождествить Дехвири съ «Ухимеріемъ» побудило замѣчаніе Вахушта объ особомъ значеніи этой крѣпости 1. Но вполнѣ возможно, что въ эпоху лазской войны большее значеніе имѣла находившаяся столь близко отъ нея крѣпость Мури. Послѣднюю Вахушть самъ характеризуеть какъ такую, которая никѣмъ не была взята и не подвергалась разрушенію 2. Она именно непосредственно запираеть дорогу въ Сванію, охраняя проходъ чрезъ долину Цхенисъ-цкали, и ея неприступность вызываеть и нынѣ удивленіе путешественниковъ: какъ могли въ древности, безъ средствъ современной техники, воздвигать подобныя сооруженія 3.

Когда въ VII в., послѣ побѣдъ Ираклія надъ персами, власть Византіи въ Лазикѣ была возстановлена въ полномъ объемѣ, византійское правительство опять могло пользоваться Лазикой и ея крѣпостями для ссылки осуждаемыхъ имъ лицъ, какъ дѣлалось это по временамъ и прежде. Для Максима, главнаго лица между сосланными туда въ 662 г. противниками моновелитства, Схимарисъ Ухимерій и избранъ былъ, можно думать, какъ мѣсто заключенія наиболѣе суровое и притомъ, въ виду особо важнаго значенія этой крѣпости, особенно твердо держимое ромеями въ своихъ рукахъ. Его отгуда уже не переводили еще куда-либо, тогда какъ обоихъ Анастасіевъ вскорѣ же нашли нужнымъ перемѣстить изъ тѣхъ крѣпостей, гдѣ сначала ихъ заключили, въ другія. Если потомъ новый правитель Лазики рѣшилъ отправить и Анастасія апокрисіарія изъ крѣпости Phustas въ Схимарисъ,

¹ Въ пользу Дехвири можно бы, между прочимъ, сослаться еще на указанную выше мѣстную грузинскую легенду, по которой Максимъ жилъ именно въ селеніи Дехвири, здѣсь былъ убитъ и здѣсь первоначально похоропенъ, сначала въ Чурисъ-цкали, на мѣстѣ своего жительства, затѣмъ въ Кокоше, потомъ было новое погребеніе близъ Цхетской церкви и уже послѣ всего этого онъ былъ положевъ въ Мури. Въ такомъ случаѣ нужно было бы предположить, что легенда заключаетъ въ себѣ отголоски историческаго преданія, хотя въ высшей степени искаженнаго, о заключеніи Максима въ крѣпости Дехвири и погребеніи его первоначально близъ этой крѣпости и о бывшемъ затѣмъ когда-то перенессніи его мощей въ Мури. Однако, она могла образоваться и помимо такой фактической основы, въ виду развившагося со временемъ мѣстнаго культа св. Максима и соединенныхъ съ нимъ процессій. Только въ томъ случаѣ, если было бы установлено такъ или иначе лингвистическое тождество съ «Схимарисъ» («Ухимерій») не «Мури», а «Дехвири», необходимо было бы отказаться отъ предположенія о заключеніи Максима въ крѣпости Мури. Для вопроса о мѣстѣ погребенія его, очевидно, это было бы безразлично, такъ какъ легенда въ концѣ концовъ могилу его указываєтъ всетаки въ Мури.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Brosset, 351 = Джанашвили, 201.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Merzbacher, I, 321.

очевидно, для того, чтобы отягчить его судьбу, это также можеть, между прочимъ, указывать на особую репутацію въ тв времена этой крвпости, какъ мъста заключенія.

Въ концѣ VII в. Лазика съ ея крѣпостями снова совсѣмъ уже вышла изъ-подъ власти Византіи, будучи передана арабамъ (695 г.) самимъ правителемъ ея, патрикіемъ Сергіемъ <sup>1</sup>.

## VII.

Препятствіемъ къ отождествленію «Ухимерія» Прокопія и «Схимариса» памятниковъ VII в. является, повидимому, различіе этихъ двухъ древнихъ наименованій, причемъ отъ обоихъ отличается новое «Мури»<sup>2</sup>. Можно, однако, думать, что различіе между древними названіями на дѣлѣ обязано своимъ происхожденіемъ не болѣе какъ недоразумѣніямъ въ рукописномъ преданіи нѣкоторыхъ изъ тѣхъ памятниковъ, гдѣ встрѣчаются эти названія.

Характерно въ настоящемъ случат и не безразлично уже то, что въ рукописяхъ сочиненія самого Прокопія названіе кртпости, о которой идетъ річь, передается неодинаково, такъ что приходится уже и тамъ дізлать выборъ между двумя его формами.

Рукописное преданіе для второй тетрады труда Прокопія о войнахъ Юстиніана (V—VIII), сводится, по Компаретти и Гаури, нов'єйшимъ издателямъ ея 3, къ двумъ фамиліямъ, во глав'є которыхъ стоятъ кодексы:

<sup>1</sup> Theophanis Chronographia, a. 6189, ed. de Boor, 370; και ἐστασίασε Σέργιος [Γεώργιος Vat. Palat. 395, Coisl. 133, Monac. 391], ό πατρίχιος της Λαζικής, ό του Βαρνουχίου [Βαρνοχίου Coisl. 133, нъть въ лат. перев.], και ταύτην τοῖς Άραψιν ὑπέταξεν. Въ прежнемъ изданіи вивсто о του Βαρνουχίου читалось хαί του Βαρνουχίου, и поэтому имя это прежде принималось за названіе какой-то неизвістной страны (ср. Martin въ Lebeau, Hist. du Bas-Empire, XII, 1831, 42.8). Βε βασικέ θεομοςία γαιτροκαγό γπομιαθέτει Λεβαρνίκιος ὁ πατρίκιος Λαζικής (Епиф. 12,18, лат. пер. PL, 129, 683B=PG, 90, 195A: Lebarnicius patricius Lazicae). Можно поставить вопросъ, не есть ли этоть Λεβαρνίκιος и отецъ Сергія Βαρνούκιος въ дъйствительности одно и то же лицо, и не является ли подлинною формою его имени Λεβαρνούχιος. По поводу этого имени можно вспомнить еще мірское имя царевича Петра. Ивира въ сирійскомъ тексть его житія «Набарнугіос» (изд. Raabe, 4; Набронугіос 86). «На» и «ле» въ сирійскомъ письм'в, какъ изв'встно, могли быть см'вшиваемы, и въ виду существованія имени Леваруі-[ού?]κιος можеть являться вопросъ, не стояло ли въ греческомъ оригиналѣ житія именно это имя, а не Набарнугіос вын'вшняго сирійскаго текста. Въ грузинскомъ перевод'в съ сирійскаго «Набарнугіос», однако, заменено чрезъ «Мурваносъ», и Н. Я. Марръ полагалъ, что оно могло произойти изъ «Мурваніос» въ сирійскомъ письм'в (Житіе Петра Ивера, Палест. Сборникъ, XVI, 2 [1896], XXVIII—XXIX).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Совершенно неяснымъ для меня остается, на чемъ основывается у Dubois de Montpéreux, II, 72: «Oukhimérion ou Marium».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> La guerra Gotica di Procopio di Cesarea. Testo greco emendato sui manoscritti con traduzione italiana a cura di D. Comparetti. I—II—III. Roma 1895—6—8. Procopii Caesariensis opera omnia. Recognovit J. Haury. II. Lipsiae 1905. По вопросу о рукописномъ преданіи этой

ватиканскій — Vatic. gr. 1690, XIV в. — по Гаури  $[=K, \, \phi$ амилія z], начала XIII — по Компаретти [=V], половины XIII — по Крашенинникову, и флорентійскій — Laurent. 69, 8, XIV в.  $[=L, \, \phi$ амилія  $y, \, y$  Гаури, =M у Компаретти). Относительно разсматриваемаго названія лазской крѣпости, встрѣчаемаго у Прокопія 6 разъ, дѣло обстоитъ, по указаніямъ Компаретти и Гаури, въ поименованныхъ рукописяхъ слѣдующимъ образомъ 1:

|    |             | ed. Haury | cod. Vat. 1690 [=K=V]          | cod. Laur. 69, 8 $=L=M$                  |
|----|-------------|-----------|--------------------------------|------------------------------------------|
| 1) | VIII, 14,51 | p. 565,15 | φρούριον, οὐθιμέρεος ἄνομα     | ούχειμέριον                              |
| 2) | 14,53       | 565,21    | ές τὸ οὐθιμέρεος φρούριον      | οὐχειμέρεος                              |
| 3) | 16,4        | 571,ı     | φρούριον ένδώσειν τὸ οὐθίμερος | ούχειμέριος 2                            |
| 4) | 16,12       | 572,15    | ές το ούθιμέρεος ἔπεμψε        | ούχειμέρεος                              |
| 5) | 16,13       | 572,18    | τὸ ούθιμέρεος φρούριον ἔσχον   | ούχειμέρεος                              |
| 6) | 16,16       | 573,7     | έν τε τῷ οὐθιμέρεος            | ငပ် <u>႔မျော</u> ်နော်တေင့် <sup>3</sup> |

Такимъ образомъ, въ ватиканскомъ кодексѣ съ неизмѣнной послѣдовательностью проводится чтеніе εὐθιμέρεος, такъ какъ εὐθιμερος (№ 3) нужно, очевидно, считать лишь за простую описку, воспроизводимую и въ копіяхъ этой рукописи. Съ такимъ же почти постоянствомъ, если не въ самой Флорентійской рукописи, то въ представляемой ею группѣ, предлагается, съ

тетрады и вообще сочиненія Прокопія о войнахъ ср. М. Крашенинникова, рецевзію на І томъ изданія Компаретти въ ЖМНПр, 1895, ноябрь, 123—158, статью «Къ рукописному преданію "Ύπλε τῶν πολέμων" Прокопія Кесарійскаго», въ Commentationes philologicae. Сборникъ статей въ честь И. В. Помяловскаго. СПб. 1897, 191—3, и статью «Къ критикъ текста второй тетрады "Ύπλε τῶν πολέμων" Прокопія Кесарійскаго», въ ВВр, V, 1898, 439—482, съ дополненіемъ иъ VI, 1899, 288—291 (ср. также ХХ, 1913, 216). Авторъ объщать, сверхъ того, особое въслъдованіе съ детальнымъ опроверженіемъ построенія у Гаури общей стеммы рукописнаго преданія объихъ тетрадъ (ВВр, V, 474).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> У Гаури въ критическомъ аппаратѣ отмѣчаются всюду въ данномъ случаѣ только чтенія K и L, но если судить по изданію Компаретти, для L въ двухъ случаяхъ невѣрно (X3 и 6). Компаретти даетъ изъ использованныхъ имъ рукописей обильный матеріахъ, обременяя его, однако, частію ненужнымъ балластомъ, какъ указалъ на это Крашен и и и и и и ковъ въ своей рецензіи (128—9: W и v списаны съ V, f списано съ m, и отмѣчать ихъ варіанты можно бы, для тѣхъ или иныхъ цѣлей, не всегда, а только въ случаяхъ какихъ-либо особо характерныхъ искаженій ими своихъ оригиналовъ; Компаретти же всюду ставить ихъ въ своемъ аппаратѣ). W у Компаретти (f у Гаури) есть Vat. gr. 1301 в. XVI, v (V) — Vat. gr. 152 XIV, V (K) — Vat. gr. 1690 XIII, f (d) — Monac. 513 XVI, Reg. (e') — Par. 1699 XV; M (L) — Laur. 69,8, XIV, C (a) — Ambr. A 182 XIV, D (e) — Ambr. A 52—55 XVI, m (n) — Monac. 87 XVI.

 $<sup>^2</sup>$ у Гаури здъсь показано подъ строкой обхащерасс L, но у Компаретти (III, 118,18) обхащерасс M обхащерасс CDmf оббщеро: WvVf (marg.) L [лейденская копія Reg.].

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> У Гаури οὐχειμέρεος L, по у Компаретти (III, 122,1) οὐχειμέρεως M οὐχειμέρεος CDmf. H [ed. Höschel] οὐθιμέρεος We Vf (marg.) L.

другой стороны, чтеніе σύχειμέρεος, за исключеніемъ одного только случая, гдь стонть σύχειμέριον (1); σύχειμέριος (3) и σύχειμέρεως (6) могуть быть поняты какъ описки флорентійскаго кодекса, которыхъ притомъ же нътъ въ другихъ примыкающихъ къ нему рукописяхъ  $^1$ .

Что касается печатных изданій, то тексть прежнихь издателей (Нёсеће 1607, Maltret 1662—3, Dindorf 1833) для второй половины труда Прокопія возводился къ двумъ лишь позднёйшимъ рукописямъ. Изънихъ одна — Мопас. 87, XVI в. примыкаеть къ флорентійской, другая — Paris. 1699, XV в. (Нёсеће зналъ ее лишь по двумъ копіямъ) — къ ватиканской, но съ заввсимостью и отъ флорентійской 2. Чтеніе Ойдецьером, встречающееся въ одномъ случає (№ 1) въ Мопас. 87, они ввели въ свой текстъ и въ дальнёйшихъ мёстахъ (№ 2—5; 6: ἐν τε τῷ Οйдецьеріф), гдѣ въ рукописи читалось иначе. Ойдіцерос, и сйдіцерос (№ 3), изъ Paris. 1699 и копій его, отмічается лишь въ варіантахъ 3. Изъ нов'єйшихъ издателей, Компаретти въ данномъ случає всецёло послідоваль старымъ. Гаури, напротивъ, ставитъ вездё въ текстё чтеніе ватиканской рукописи Ойдіцерос, замёняя этимъ же чтеніемъ и единичное ойдіцерос.

Едва ли нужно и говорить о томъ, что сдёлавшееся обычнымъ, благодаря старымъ издателямъ, «Ουχειμέριον» въ отношеніи къ окончанію настолько слабо засвидётельствовано въ рукописномъ преданіи, что эти издатели и Компаретти не должны бы ставить его на мѣсто чтеній съ окончаніемъ -εος. Неясно лишь, слѣдуетъ ли разсматривать слово съ этимъ окончаніемъ въ существующемъ текстѣ Прокопія, какъ несклоняемое, или же какъ родительный падежъ отъ именительнаго на -ος.

Но выборъ между обдет- и обот- затруднителень. Въ настоящее время единогласно, повидимому, признается важное значене для установленія текста второй тетрады труда Прокопія той группы рукописей, которая представлена ватиканскимъ кодексомъ. Это значеніе отмѣчено было уже Компаретти 4, затѣмъ въ особенности разъяснено Крашенинниковымъ 5. Съ аргументаціей послѣдняго долженъ былъ согласиться и Гаури, дер-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Изъ. нихъ значеніе для критики текста можетъ имѣть, по Крашенинникову, Ambr. A 182. ЖМНПр, 1895, ноябрь, 129,2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. Comparetti, I, p. XIII—XVI; Крашениниковъ въ ВВр, 1898, 475—6; Haury, I, p. LV.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cp. Dindorf Bu Corpus ser. hist. byz. II, 2, 536,6, 586,11, 541,9, 542,20, 542,22, 543,18; Вы носийднемы случай указывается, что вы изданін Höschel'я здісь принято єν τε τῷ Οὐ-χειμέρεος.

<sup>4</sup> Comparetti, I, p. XVII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ЖМНПр, 1895, ноябрь, 132—3; статья вы Comment. philologicae; ВВр, 1898, 475.

жавшійся сначала другого мнінія; въ своемъ изданіи онъ вообще послівдовательно проводить чтенія Vat. 1690 1, — этимъ объясняется появленіе у него и «Οὐθιμέρεος». Однако, преимущество въ общемъ преданія, выражаемаго ватиканской рукописью и ея копіями, не обусловливаеть еще правильности его и во всіхъ отдільныхъ случаяхъ. Компаретти, говоря о превосходстві вообще чтеній этихъ рукописей, замічаеть въ то же время, что «во многихъ містахъ, чтеніе, даваемое ими, неправильно, и слідуеть предпочесть ему чтеніе другихъ кодексовъ, — такъ что нельзя было бы дать текстъ ціликомъ лишь по этимъ (ватиканскимъ) кодексамъ» В. Почему именно и по отношенію къ «Оὐχειμέριον» онъ хочеть держатся флорентійскаго преданія и старыхъ изданій, а не принимаеть чтенія ватиканской рукописи, неясно. Но во всякомъ случаї нужно признать, при имієющихся ныніє данныхъ рукописнаго преданія Прокопія, одинаково возможнымъ и Оὐθιμέρεος, и Οὐχειμέρεος В.

Ясно, что расхожденіе двухъ группъ рукописей началось послѣ какого-то общаго для объихъ архетипа, въ которомъ -хес- или -9е- было написано такимъ образомъ, что можно было прочитать и такъ, и иначе; палеографически такое написаніе возможно. Было ли проведено то и другое чтеніе съ полною послѣдовательностью уже въ тѣхъ первыхъ копіяхъ этого архетипа, которыя легли въ основу нынѣшнихъ двухъ группъ рукописей, или же это единообразіе въ каждой изъ нихъ явилось результатомъ какихъ-либо дальнѣйшихъ исправленій, неизвѣстно.

Интересно то обстоятельство, что подобное же разногласіе рукописнаго преданія въ тѣхъ же книгахъ труда Прокопія имѣетъ мѣсто по отношенію и къ другимъ кавказскимъ географическимъ названіямъ, именно — къ упоминаемымъ наряду съ Ουχειμέρεος — Ουθιμέρεος Мухирисису и Кутансу.

Для перваго названія въ рукописяхъ стоить:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. Haury, I, p. LVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Comparetti, I, р. XVII; ср. у Крашенинникова въ ЖМНІГр, 1895, ноябрь, 127.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Если главною особенностью флорентійскаго преданія являются, какъ устанавливаєть Крашенинниковъ, интерполяціи, то по крайней мѣрѣ первая копія съ предполагаемаго архетипа, дававшаго поводъ своимъ двусмысленнымъ письмомъ къ недоразумѣніямъ, будучи родоначальницей флорентійской фамиліи въ отношеніи къ тѣмъ или инымъ разночтеніямъ, отъ этихъ интерполяцій могла быть еще свободна. Недоразумѣніе относительно нѣкоторыхъ собственныхъ имень могло быть при этомъ на сторонѣ писца не этой копіи, а той, которая легла въ основу другой фамиліи, сохранившей въ другихъ отношеніяхъ первоначальный тексть въ гораздо болѣе исправномъ видѣ.

|       |         | ed. Haury      | K[V]                | L[M]              |
|-------|---------|----------------|---------------------|-------------------|
| 1) VI | II, 1,5 | p. 488,13      | μοχήρησις           | μουχείρησις       |
| 2)    | 14,45   | <b>564</b> ,16 | ές μογείρησιν       | μουχείρησιν       |
| 3)    | 14,45   | 564,19         | μοχήρησις           | μουχείρησις 1     |
| 4)    | 14,54   | 566,1          | έν μοχηρίσιδι συτων | μουχαιρίσιδιόντων |
| 5)    | 16,14   | $572,\!22$     | έχ μοχειρίσοδος     | μουχειρίσιδος 2   |
| 6)    | 16,22   | 574,7          | κατά την μοχείρισιν | μουχείρησιν       |
| 7)    | 17,19   | $579,_{12}$    | έπὶ - μοχήρισιν     | μουχείρησιν       |

Съ одной стороны, въ ватиканскомъ кодексѣ выступаютъ  $\mu$ ох ήρησις ( $\lambda$ 2 1,3),  $\mu$ οχήρισις (4,7),  $\mu$ οχείρησις (2),  $\mu$ οχείρισις (5,6), съ другой, во Флорентискомъ регулярно повторяется  $\mu$ ουχείρισις, за двумя лишь исключеніями—  $\mu$ ουχαίρισις (4) и  $\mu$ ουχείρισις (5). Ватиканскій кодексъ, такимъ образомъ, здѣсь обнаруживаетъ уже, въ отличіе отъ постоянства, съ какимъ въ немъ проводится съдијереоς, довольно значительную непослѣдовательность. Вполнѣ устойчивымъ на той и другой сторонѣ является начало слова,  $\mu$ οχ-въ ватиканскомъ кодексѣ,  $\mu$ ουχ- въ Флорентійскомъ.

Старые издатели принимали вообще Μουχείρησις 3, отмѣчая подъ строкой чтенія съ μο- изъ Paris. 1699 и его копіи. Имъ слѣдуетъ и здѣсь Компаретти. Гаури, напротивъ, и здѣсь вводитъ чтеніе ватиканской рукописи въ формѣ Μοχήρησις.

Очевидно, въ томъ же архетипѣ, который далъ поводъ къ разнымъ чтеніямъ, -χει- и -θι-, въ οὐχειμέρεος — οὐθιμέρεος, и гласный звукъ въ первомъ слогѣ μευχείρησις — μοχεί[η]ρη[ι]σις былъ изображенъ такъ, что можно было при извѣстныхъ условіяхъ прочитать и оυ, и о. Сочетаніс оυ въ греческомъ письмѣ съ древнѣйшихъ временъ часто являлось въ видѣ лигатуры δ, въ комбинаціи же съ дальпѣйшимъ х это δ дѣлалось весьма похожимъ на ъ, отличаясь отъ послѣдняго лишь небольшой чертой вверху, направленной кверху налѣво. Кромѣ того, въ курсивномъ письмѣ со нерѣдко являлось въ видѣ с съ небольшой дугой или чертой надъ нимъ, обозначавшей υ (ŏ, ō). Возможность смѣшенія со и с отсюда объясняется весьма легко.

Разсматриваемое название встричается въ греческихъ памятникахъ и

 $<sup>^1</sup>$  У Гаури подъ строкою показано только μουχείρησις L, у Κομπαρεττι (III, 110,6) μοχείρησις Wf (marg ) Reg. μοχήρησις vV.

 $<sup>^2</sup>$  У Κομπαρεττι (III, 121,8) μουχειρίσιδος MCDmf μοχειρίσιδος WvVf (marg.) L. He есть ли μοχειρίσοδος у  $\Gamma$ аури лишь опечатка?

<sup>3</sup> При этомъ для № 4, по Dindorf, 536,14, Maltret Mouxειρήσιδι, Höschel Mouxque ρίσι, самъ Dindorf Mouxειρήσι.

помимо второй тетрады сочиненія Прокопія. Но и здёсь оказываются разногласія. Одинъ разь оно упоминается въ первой тетрадѣ (имѣющей особое отъ второй рукописное преданіе), II, 29,12 (ed. Haury, I, р. 297,17) въ видѣ μοχήρησις въ Ottob. gr. 82, XIV в., и μοχόρησις въ Paris. gr. 1702, XIV в. Μοχήρησις здёсь оставлено въ текстѣ и у прежнихъ издателей; для Гаури оно, повидимому, служило частью оспованіемъ предпочесть его другимъ чтеніямъ и въ самой ватиканской рукописи второй тетрады. Но иначе читается это названіе въ рядѣ мѣсть (6) исторіи Агаеія. Здѣсь вездѣ, безъ отступленій, въ существующихъ изданіяхъ засвидѣтельствована форма μουχείρισις (ed. Niebuhr, II, 19, 105,8, III, 6, 148,18-14, 29, 203,12, 203,21: ες [είς], ἐπὶ μουχείρισιν, III, 6, 149,19, 7, 150,22: ἐκ μουχειρίσιδος). Для старыхъ издателей труда Прокопія она могла служить подтвержденіемъ принятаго ими Μουχείρησις во второй тетрадѣ Такимъ же подтвержденіемъ для чтенія съ со въ первомъ слогѣ является и μουχορίσιν въ письмѣ Анастасія (Епифановичъ, 9,25).

Въ итогъ, болъе данныхъ за принятіе въ текстъ второй тетрады μουχείρησις или μουχείρισις, хогя остается неяснымъ появленіе μοχήρησις въ первой тетрадъ, а странное на первый взглядъ μοχόρησις находитъ даже какъ будто неожиданное подтвержденіе въ μουχορίσιν Анастасія для о во второмъ слогъ.

Неменьшія затрудненія представляєть и вопрось о названіи Кутанса у Прокопія. Въ рукописяхъ читается:

|       |           | ed. Haury        | K[V]                  | L[M]        |
|-------|-----------|------------------|-----------------------|-------------|
| 1) VI | II, 14,48 | p. <b>5</b> 65,3 | χοτάϊς αὐτό χαλοῦσι   | χουτατούσιν |
| 2)    | 14,48     | 565,14           | του δὲ κοτάϊς ἄγχιστα | χουτατισίου |
| 3)    | 16,16     | 573,5            | έν χόταϊς             | σχόταϊς     |
| 4)    | 17,19     | 579,11           | ἐπί τε κόταϊς         | χούταϊς     |

Ватиканскій кодексъ им'єть лишь несущественныя различія въ ударенін для проводимой имъ всюду формы κοτάις — κόταις. Но флорентійская

¹ Нибурть имѣть для споето изданія (въ боннскомъ Согрив scr. hist. byz. III, 1828) соd. Rehdigeranus a. 1560, и соd. Lugdun. s. XIV, по которому раньше издалъ Агаеія Vulcanius (1594); ватиканскимъ кодексомъ, по которому сдѣдалъ иѣкогда переводъ Агаеія на датинскій языкъ Регвопа, овъ не подьзовался, но Rehdigeranus, по его предположенію, есть копія ватиканскаго. Диндор фъ въ своей перепечаткѣ (Historici graeci minores. II. Lipsiae 1871) дишь обѣщалъ въ предисловіи дать въ невышедшемъ ІІІ томѣ сличеніе кодексовъ, и ватиканскаго кодекса тоже не имѣлъ при печатаніи текста.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. ссылку на Агаоія Maltret, въ изданіи Прокопія Диндорфа, П, 536,14.

рукопись здієсь во всіїхть 4 случаяхть даеть частью весьма несходныя одно съ другимъ чтенія.

Въ текстъ editio princeps Гёшелемъ и были нъкогда приняты изъ его источника всъ эти различныя чтенія. Мальтрэ и за нимъ Диндорфъ избрали для текста Κουτατίσιον (№ 1 и 4, 2: Κουτατισίου, 3: ἐν Κουτατισίφ). Компаретти печатаеть всегда Котаїς, Гаури Κόταϊς.

Котак подтверждается чтеніями (5) вь рукописяхъ исторіи Агаein (ed. Niebuhr, II, 19, 105,8, III, 6, 148,14: ἐς κοτάϊσιν, 7, 150,22: έχ τε χοταϊσίου, 28, 203,11: ἐπι χοτάϊσιν, ΙV, 15, 237,22-238,1; ξς τε τὸ хоτάισιν); прибавлено лишь греческое окончаніе -ιον, сократившееся въ -ιν (въ такомъ видъ и печатаеть его Нибуръ, тогда какъ въ болъе раннихъ изданіяхъ стоитъ Контатіоном). Если это есть върное чтеніе, въ такомъ случак хоитатібіой, равно какъ и хоитатібій, которое скрывается, въроятно, за искаженіемъ хэстатэбого, соотвітствующія древнему грузинскому Quda-Sisi (нынѣшнее — QuSaisi), нужно будеть считать позднѣйшею поправкою въ L [M] со стороны какого-либо переписчика или корректора, знавшаго современное ему грузинское названіе. Нужно также будеть предположить, что у лазовъ употреблялась форма этого имени безъ суффикса -ад-, ближе стоящая къ современному, а не болье древнему виду его у грузинъ. Однако, остается еще вопросомъ, насколько можно довърять въ этомъ случать, хотя бы и единообразному, чтенію въ  $K \ [V]$  и въ сохранившихся рукописяхъ Агаеія, не болье ли правильна, по крайней мьръ въ отношеній къ началу слова, не хот-, а другая форма, хоот-, хотя одинъ разъ она искажена въ L [M] въ  $\sigma$ хот-1. Расхожденіе двухъ преданій и здісь можеть

<sup>1</sup> Нужно имъть въ виду, что на чтеніе съ хот- могло вліять сближеніе греками этого кавказскаго названія съ гораздо болёе извістнымъ имъ Котіаїемъ во Фригіи, причемъ оно могло отразиться уже на самомъ Прокопій. Самъ Прокопій именно и говорить даже (съ ссылкой на Аріана), что лазы собственно лишь исказили, будто бы, греческое названіе, когда стали называть этоть городь по своему. VIII, 14, 48-49, ed. Haury, II, 565: Котійсо [K Maltret, хоτυάειον L Hösch. Dind. Compar.] δὲ τότε τὸ φρούριον ωνόμαζετο τῆ Ἑλλήνων φωνή, νῦν μέντοι Κόταϊς αὐτό χαλουσι Λαζοί τἤ τῆς φωνῆς ἀγνοία τὴν τοῦ ὀνόματος διαφθείροντες ἀρμονίαν. ταϋτα μέν Άριανδς ούτως ἱστόρησεν. Ετεροι δέ φασι πόλιν τε γεγονέναι έν τοῖς ἄνω χρόνοις τὸ χωρίον και Κοίταιον [L Hüsch., κίτεον K, Κυταίαν Maltr. Dind. Compar. -- маргинальная поπραβκα Hoschel's] καλεΐσθαι: ένθεν τε τὸν Αἰήτην ὡρμῆσθαι, καὶ ἀπ' αὐτοῦ τοὺς ποιητάς αὐτόν τε Κοιταϊέα [κοιτιέα Κ, κοίτην L Hösch., Κυταϊέα Dind. Compar.] καὶ γῆν τὴν Κολχίδα Κοιταΐδα [K, κοιταίτιδα (He L, κακω y Haury, Ho no Compar. CDf = 0 and Hösch., κοιταίγγιδα L, Κυταΐδα Dind. Compar.] καλείν. У Стефана византійскаго, Ethnicorum quae supersunt, ed. Meinekii, 1849, p. 398-9: Κύτα, πόλις Κολχική, πατρίς Μηδείας. - - ὁ πόλίτης Κυταΐος, έξ ου καὶ Κυταιεύς - - τὸ θηλυκόν Κυταιτάς. - - λέγεται καὶ Κυταιίς ἀπὸ του Κυτατός. Φρητίβςκιβ Котіаій имбется въ рукописяхъ труда Стефана въ форм в Котіблом и Котоблом (р. 379). О возможности объясненія названія Кота изъ абхазскаго языка см. Н. Я. Марръ, Изъ лингвистической повздки въ Абхазію, въ ИАН, 1913, № 6, 323.

быть объясняемо двусмысленнымъ написаніемъ этихъ комбинацій въ архетипъ.

Изъ сказаннаго можно видъть, что данныя рукописнаго преданія Прокопія по отношенію къ указаннымъ именамъ сами по себѣ, безъ постороннихъ аргументовъ въ пользу того или другого чтенія, оказываются далеко недостаточными для какихъ-либо твердыхъ выводовъ. Приходится лишь, съ очевидною необходимостью, предполагать въ одной изъ двухъ группъ рукописей искаженіе чтенія архетипа вслѣдствіе смѣшенія сходныхъ начертаній для комбинацій разныхъ буквъ ( $\vartheta\iota = \chi \epsilon\iota$ ,  $\circ \chi = \circ \upsilon \chi$ ,  $\circ \tau = \circ \upsilon \tau$ ).

Названіе крѣпости, куда заключенъ былъ св. Максимъ, сохранилось въ слѣдующихъ формахъ:

- 1) Въ запискъ Өеодосія гангрскаго въ Vat. gr. 1671 л. 149, X в.: ό τοῦ αὐτοῦ κάστρου Σχημάρεως κόμης [κώμης изд.] 1.
- 2) Βτ житін, изданномъ у Комбефиса по cod. Regius: εἰς εν τῶν κατὰ τὴν ᾿Αλανίαν κάστρων, Σχίμαριν οῦτω λεγόμενον ².
- 3) Въ житіи этой же редакціи, въ Моск. Син. рук. 391 л. 150 об., XV в. (копія, по Муретову, съ рук. XII—XIII в.), здѣсь читается  $\Sigma \chi \eta \mu \alpha$ - $\rho \iota o \nu^8$ .
- 4) Въ той же редакціи, въ cod. ducis Sabaudiae, по указанію Пинія: Σγιμάριον 4.
- 5) Въ житіи другой редакціи въ Моск. Син. рук. 380 л. 251 об., 1022 г., въ извлеченіи изъ письма Анастасія апокрисіарія: єїς ха́отроч  $\lambda$ εγόμενον  $\Sigma$ χιομάριν  $\delta$ .

Въ латинскихъ переводахъ греческихъ текстовъ сверхъ того имъется:

- 6) Въ перевод'в письма Анастасія у Анастасія Библіотекаря: in castro Schemari vocitato, in Schemareos castrum, a via - Schemareos castri 6.
- 7) Въ переводъ приведеннаго выше мъста изъ записки Оеодосія въ пзданномъ текстъ у него же читается: comes ejusdem Chemareos castri?.
  - 8) Въ переводъ житія той редакцін, какая впервые была издана Ком-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Епифановичъ, 16,31-2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Combefis, I, p. XXVII=PG, 90, 108B.

<sup>3</sup> У Мурстова, 166,4, невърно показано «охимиро».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> AASS, aug. t. III, 131E (примъчаніе Пинія). У Муретова, 166,4 опибочное указаніє: «S [=Sabaudicus] Р [рукопись Понтана]: Schemarium.

<sup>5</sup> Муретовъ, 163; Епифановичъ, 9 (подъ строкой).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> По изданію Sirmond'a, PL, 129, 660A=PG, 90, 173C, 662A=175B, 662B=175C.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 687A=198D.

бефисомъ, сдѣланномъ съ неизвѣстной рукописи Понтаномъ: in quodam Alaniae castro (Schemarium vocant)<sup>1</sup>.

9) Но въ переводъ этого же житія у Морина, пользовавшагося тремя ватиканскими рукописями, здъсь читается: quod Schimaris appellatur<sup>2</sup>.

Имѣются, такимъ образомъ,  $\Sigma \chi$ ήμαρις, Schemaris (1,6) и  $\Sigma \chi$ ημάριον, Schemarium (3,8),  $\Sigma \chi$ ίμαρις, Schimaris (2,9) и  $\Sigma \chi$ ιμάριον (4) и наконецъ,  $\Sigma \chi$ ιομάρις, или, можетъ быть,  $\Sigma \chi$ ιομάρι[o]ν (5); въ латинскомъ переводѣ встрѣчается еще Chemaris (7).

Окончаніе -ις засвидітельствовано несравненно лучше, нежели -ιον, въ виду въ особенности род. падежа Σχημάρεως — Schemareos (1, 6, 7). Если встрічается иногда -ιον, то оно легко объясняется какъ раскрытіе неправильно предположеннаго сокращенія (въ вин. падежі) -ιν вмісто -ιον. Подобныя сокращенія въ собственныхъ именахъ у грековъ нікогда были весьма обычны в.

Но начало слова и здёсь возбуждаеть недоумёніе:  $\sigma \chi \eta$ - или  $\sigma \chi \iota$ - стояло здёсь первоначально. Анастасій Библіотекарь, у котораго sche- $=\sigma \chi \eta$ -, правда, свидётель болёе древній (ІХ в.), чёмъ сохранившіяся греческія рукописи съ написаніемъ  $\sigma \chi \iota$ -, и  $\sigma \chi \eta$ - читается и въ наиболёе древнемъ греческомъ cod. Vat. 1671. Но и въ греческомъ оригиналё Анастасія, и въ указанномъ кодексё, въ виду греческаго итацизма,  $\eta$  могло явиться въ замёну другого знака, выражавшаго звукъ «и», вслёдствіе сближенія, напр., иноземнаго названія съ греческимъ  $\sigma \chi \eta \mu \alpha$ .  $\Sigma \chi \iota$ - стоитъ слишкомъ изолированно, чтобы придавать ему серьезное значеніе; можеть быть, это есть не болёе какъ описка, вмёсто  $\sigma \chi \iota$ - или просто  $\sigma \chi \iota$ -.

Если сопоставлять φρούριον Ούχειμέρεος — Ούδιμέρεος Прокопія съ хάστρον Σχημάρεως — Σχιμάρεως памятниковъ о Максимѣ, можно не обращать особаго вниманія на разность окончаній, какъ бы ни понимать паходимую въ текстѣ Прокопія форму. Что окончанія собственныхъ именъ въ подобныхъ случаяхъ могли приводиться въ концѣ концовъ къ одному

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ΛΑSS, aug. t. III, 130F.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baronii Annales eccles. a. 657, n. 27 (t. XI, 1867, p. 489).

 $<sup>^3</sup>$  Ср. объ этомъ F. G. Benseler, De nominibus propriis et Latinis in  $\overline{18}$  pro  $\overline{108}$  et Graecis in  $\overline{15}$   $\overline{19}$  pro  $\overline{105}$   $\overline{60}$  terminatis. Lipsiae 1870. Въ греческихъ именахъ сокращенія часто встрѣчаются въ написяхъ въ періодъ отъ половины І в. по Р. Х. до «византійскихъ» временъ, но имѣются и у нѣюторыхъ византійскихъ авторовъ (169). Къ приведеннымъ у Бензелера (176) примѣрамъ изъ Ргос. De aedif.: Ἰλλύριν, Κιόνιν, Δυρράχιν, нужно присоединить еще Δολέβιν (ed. Haury, III, 2, 117,17); но на ряду съ этимъ у Прокопія еще больше именъ на -ιον.

виду, это показываеть и тоть факть, что обоимь названіямь вь рукописяхь иногда усвоялось и окончаніе -ιον: Ούχειμέριον и Σχημάριον (Schemarium) — Σχιμάριον.

Препятствіемъ къ отождествленію является собственно начало того и другого слова. Но нужно лишь нѣсколько далѣе провести высказанный выше соображенія по вопросу о происхожденій въ сохранившихся рукописяхъ сочиненія Прокопія разночтеній въ указанныхъ географическихъ названіяхъ, чтобы видѣть, что оно можетъ быть устранено безъ особаго труда.

Дѣло въ томъ, что если начертаніе от въ нѣкоторыхъ случаяхъ могло давать поводъ къ смѣшенію съ буквою о, то столь же легко въ курсивномъ и минускульномъ письмѣ оно могло быть смѣшиваемо съ σ, когда послѣдняя составляла лигатуру съ дальнѣйшимъ у или в (также, напр., съ τ, π, σ) и превращалась въ овалъ или кругъ, прикасавшійся верхнимъ краемъ къ послѣдующей буквѣ, или соединенный съ нею линіей в Возможно, такимъ образомъ, что въ текстѣ Прокопія было сначала не οὐχειμέρεος и не οὐδιμέρεος, а σχειμέρεος, но потомъ какимъ-то переписчикомъ оно было прочитано и написано какъ οὐχειμέρεος, и кромѣ того возникла—или уже изъ οὐχειμέρεος, или же, можетъ быть, прямо изъ σχειμέρεος—еще болѣе искаженная форма οὐδιμέρεος. Неправильность— от вмѣсто σ — распространилась на всѣхъ безъ исключенія извѣстныхъ нынѣ представителей рукописнаго преданія Прокопія.

Не невозможно при этомъ, новидимому, даже и то, что уже самъ Прокопій, имѣя предъ собою тоть или иной письменный источникь при изложеніи исторіи лазской войны (архивные документы, или же мемуары), прочиталь названіе неизвѣстной ему номимо этого источника крѣпости какъ εὐχειμέρεος, виѣсто σχειμέρεος, и неправильная форма могла такимъ образомъ восходить уже къ рукописи самого автора, а потомъ еще явилось лишь чтеніе οὐδιμέρεος.

Оригинальная форма названія при этой гипотежь предполагается сохранившейся не въ тексть Прокопія, а въ тексть указанныхъ памятниковъ о св. Максимь. Но допустимо (если признавать вообще тождество крыпости, о которой говорится у Прокопія и въ этихъ памятникахъ) и обратное предположеніе, что въ документахъ VII в. стояло сначало ούχη[ι]μαρις, но замь-

¹ Cp. V. Gardthausen, Griechische Paläographie. 2 Aufl. В. И. Lpz. 1913, для σу: Таб. № 4b 633 г., № 5 914 г., № 6 990 г., № 7 1045 г., № 9 1196 г. Для συχ: № 7 1027 г. (приведенълишь одинъ примъръ). Для σθ ср., напр., № 9 1231 г., № 10 1296 г. Съ начертаніемъ σу весьма сходно также αχ (№ 6 972 г., № 7 1037 г., № 10 1296 г.).

инлось потомъ, по сходству обу и от, чрезъ от п[1] дарк. Разсуждая теоретически, и зд'Есь, конечно, можно предположить восхождение поздн'ышихъ чтеній къ одному очень рано искаженному архетипу — списку письма Анастасія и записки Осодосія, послужившему источникомъ всёхъ дальнёйшихъ сообщеній. Но въ общемъ форма супії даріс имтеть и болье древнее, и божье разнообразное засвидътельствование (латинский переводъ IX в. и греч. рукописи X и XI вв.), нежели тексть Прокопія (рукописи XIII—XIV вв.), и при настоящемъ положеніи данныхъ преимущество при выборѣ нужно отдать чтенію су- въ памятникахъ о Максимъ предъ счу- и тъмъ болъе сод- у Прокопія. Нужно имъть въ виду и то, что если возможность ошибки въ данномъ случат допустима, какъ замъчено, даже и для самого Прокопія, коль скоро онъ пользовался лишь чьими-то письменными сообщеніями, то Анастасій апокрисіарій и Осодосій слышали названіе крієпости непосредственно изъ устъ лицъ, какъ нельзя лучше осведомленныхъ въ этомъ. Въ ихъ собственныхъ писаніяхъ поэтому никакой ошибки не могло быть, и ссли она могла появиться, то уже со стороны переписчиковъ.

Различіе остается еще въ гласныхъ предполагаемаго  $\Sigma_{\chi}$ ещест Прокопія и  $\Sigma_{\chi}$ η[ $\iota$ ,  $\iota$ 0=0 $\iota$ ?] μαρις памятниковъ о Максимѣ. Но относительно перваго слога можно замѣтить, что при позднѣйшемъ одинаковомъ произношеніи у грековъ  $\iota$ ,  $\eta$ ,  $\epsilon\iota$  (частію уже съ ІІ в. по Р. Х., особенно же съ ІV), эти написанія легко могли замѣнять другъ друга въ малоизвѣстныхъ собственныхъ именахъ. Что касается различія  $\epsilon$  и  $\alpha$  во второмъ слогѣ, то оно можетъ быть отнесено насчетъ особаго произношенія его туземцами (могъ быть звукъ средній между  $\delta$  и  $\delta$ 0 и пеодинаковой передачи слышавшими его отъ нихъ лицами въ VI и VII вв.; могло произойти въ теченіе столѣтія и измѣненіе въ произношеніи (переходъ отъ  $\delta$ 1 къ  $\delta$ 2). Аналогію представляютъ въ данномъ случаѣ Μουχείρησις [Μοχήρησις] — Μουχείρισις Прокопія и Агаеія и Μουχορίσιν Анастасія апокрисіарія, также Βούχλοος Агаеія и Воυхолючь того же Анастасія; въ обоихъ словахъ видимъ одинаковый и поэтому въ какомъ-то отношеніи закономѣрный переходъ прежняго  $\chi$ 1 въ  $\chi$ 2 чѣмъ бы этотъ переходъ ни объяснялся  $\chi$ 3.

Какимъ образомъ возникла грузинская передача для Σχη[ι]μαρις у Евоимія— «пимаръ», не ясно. Можеть быть, и ея происхожденіе нужно

<sup>1</sup> Примѣромъ неодинаковой передачи туземнаго названія въ одно и то же почти время можеть служить наименованіе крѣпости у Рго с. VIII, 10, 1; 17, 16: Τζιβιλη (съ варіантами въ рукописяхъ) и у Agath. IV, 16: τὸ φρούριον τὸ Τιβέλεος. Ср. также указанную выше неодинаковую передачу по-русски названіи «Лафск[х]али», «Лапскальдъ», «Лапскальдъ».

объяснять не изъ лингвистики, а изъ налеографіи. Весьма возможно, что въ основі здісь лежить тоже просто лишь неотчетливо написанное и неправильно прочитанное греческое (σ>χη[ι]μαρις. Въ греческомъ письмі σ, сближаясь иногда по начертанію сь о и оо, могла принимать, между прочимъ, и слишкомъ миніатюрные разміры почти точки, и потому при чтеніи малоизвістнаго слова могла быть при случай незамічена. Подобное же происхожденіе могъ иміть и неизвістно откуда взятый «Химарь» славянскаго перевода діяній ап. Андрея. Въ томъ и другомъ случай для уясненія вопроса требовалось бы прежде всего по возможности полное изслідованіе рукописнаго преданія соотвітствующихъ греческихъ текстовъ. Не меніе необходимо подобное же изслідованіе и преданія грузинскихъ текстовъ какъ о Максимі, такъ и объ ап. Андреі. Въ Сһетагеоз у Анастасія Библіотекаря нужно видіть, віроятно, ошибку латинскаго писца.

Весьма важно было бы установить съ точностью отношеніе м'єстнаго, употребляемаго въ живомъ язык'в кавказскаго названія «Мури» къ древнему  $\Sigma \chi \eta[\iota, \ \epsilon\iota, \ \iota o = \circ \iota?] \mu \alpha[\epsilon] \rho \iota \zeta$ . Вопросъ о м'єст'в заключенія Максима р'єшался бы, можно сказать, окончательно, если бы оказалось возможнымъ научно доказать лингвистическое тождество этпхъ названій и выяснить способъ возникновенія «Мури» изъ «Схимарисъ».

Прот. Кекелидзе попытался объяснить «Мури» какъ составную часть греческаго «Σχημάρις». «Σχημάρις есть, по нашему, сумма двухъ чисто грузинскихъ словъ измѣнившихся въ греческомъ произношеніи:  $\Sigma(\iota)$ χη — Моυρις — Цихе-Мурисъ, изъ коихъ послѣднее, "Мурисъ", есть форма родительнаго падежа отъ Мури. Цихе-Мурисъ значить крѣпость Мурская, или, точнѣе, крѣпость мѣстности Мури, крѣпость, находящаяся въ мѣстности Мури»  $^1$ .

Но Н. Я. Марръ, въ отвёть на обращенный къ нему мною вопросъ о возможности такого словопроизводства, въ письмё отъ 9 декабря 1913 г. не нашелъ возможнымъ согласиться съ нимъ. «Этимологія Σ(ι)/η— Μουρις остроумна, но не вижу для нея ни почвы, ни поддержки: 1) что значить въ такомъ случав Миг-? 2) Поставивъ этотъ вопросъ, становимся передъ другимъ: какого времени терминъ? а) Если позднёйшаго, то есть после VII— VIII-го вёка, то слёдовало бы ему звучать Мигіз-зіфе (Μουρις σ(ι)/уп), а не Siфе-Мигіз; b) если это древній терминъ, до VII-го вёка, то ни въ Лечхумі,

<sup>1</sup> ТрКА, 1912, сентябрь, 35.

ни вообще въ западной Грузіи географическіе термины нельзя объяснять коренными грузинскими (картскими) словами, во всякомъ случат надо привести спеціальное обоснованіе исканія картской этимологіи, а раньше всего надо бы исчерпать средства тубал-кайнскихъ языковъ, т. е. лазскаго и мингрельскаго, да и сроднаго съ ними доброй половиной своей природы сванскаго или специфически сванскаго коренного слоя... Засимъ, почему расклинивать вновь вводимымъ гласнымъ (i) согласные sq ( $\tau\chi$ ), когда это обычная излюбленная тубал-кайнская (дазская фанская, мингрельская, а отчасти и сванская) группа согласныхъ».

Въ дъйствительности, при объяснении названій «Схимарисъ» и «Мури» не должно, казалось бы, упускать изъ виду, и того факта, что частью рядомъ съ нынъшнимъ Мурп, частью въ сосъдней Сваніи, можно встръчать географическія наименованія, которыя звучать весьма сходно съ древнимъ Схимарисомъ. Верстахъ въ двухъ къ с. отъ Мури отмъчается ръчка «Цхмелури» (на 5-верстной картъ 1912 г.). Въ княжеской Сваніи, какъ уже было указано, имъется общество «Цхмари» или «Ідхма», или, по написямъ на иконахъ, «Цхемирисское». Начальные звуки въ «Схимарисъ» напоминаетъ также Сухумъ—«Ідхумъ», хотя онъ находится уже довольно далеко отъ Мури.

<sup>1</sup> Ухогд поставлено здёсь у Н. Я. Марра въ виду сообщенного мною, на основании Кекелидзе, 34, чтенія Моск. Син. рук. 380, но на дѣлѣ здѣсь оказалось σχιομάριν, и σχοιμостается, такимъ образомъ, пока не засвидетельствованнымъ. Такое чтеніе, между темть, представляло бы особый интересъ. Двугласное от въ греческомъ языкъ, какъ извъстно, долгое время звучало сходно съ о (франц. и, среднее между русск. и и ю), и только уже посл'в IX—X в. оба они окончательно отождествились съ г. Византійцы разсматривали и какъ и́утіστοιχον — равнозначащее по звуку — въ отношеніи къ οι, и отсюда именно утвердилось въ греческомъ алфавитъ названіе, очевидно — крайне условное, о фідор — о простое — въ отличіе оть οι δίφθογγος, подобно тому какъ и є стяли называть ψιλόν въ отличіе оть соверпиенно тождественнаго съ нимъ въ поздивнина времена по звуку двугласнаго се. См. R. К û hner, Ausführl. Grammatik der griech. Sprache. Bearb. von F. Blass. I, 1. Hanuover 1890, 53, 51, 41. Ухогд являлось бы точнымъ эквивалентомъ предполагаемому Н. Я. Марромъ σχυμ. Естественно при этомъ вспомнить Скимнію, Σχυμνία, поставляємую у Прокопія въ связи ст. Сваніей и обычно раньше посл'ядней (VIII, 2, 28 [въ рук. зд'ясь, по Наигу, II, 494,10, σκυμία K,  $\sigma$ хода $\tilde{\mathbf{z}}$  L], 16, 14; но 14, 53, Сванія раньше), едва ли не тождественную, повидимому, лингвистически съ Лечкумомъ, территоріально совпаднющую, можеть быть, съ южной частью Сваніи (Дадіановская Сванія). Равенство о = от можеть, между прочимъ, объяснять Кота = Κοίταιον. Значеніе основы э́цит, э́цит (въ Цхумъ-Сухумъ и Лечхумъ) пытается опредълить, между прочимъ, І. Орбели, Городъ близнецовъ Δισσχουριάς и племя возницъ 'Πνίοχοι, въ УКМНПр, 1911, май, 202-209, и полагаетъ, что она означаеть «близнецы, двойни» (Сухумъ= Διοσχουριάς).

быть представлена въ м'Естныхъ языкахъ не только sqom < sqim | squm > sowm, но и шфэт < шфіт  $\parallel$  шфит > шфут, а съ подъемомъ  $s > \delta \parallel$  ш  $> \delta$ , праформы должны были или могли звучать эфum (цхум-)» ффum (чхум-)». Что касается суффикса -аг, то сонъ рышаеть вопросъ въ смыслы отрицательномъ для картской (коренной груз.) этимологін. Это — суффиксъ мн. числа сванскаго языка. Онъ бываеть представленъ, какъ и въ абхазскомъ, и въ видъ -га, особенно въ названіяхъ деревьевь; такъ слово гробъ св. Эфим-аг могло звучать по свански и эфwm-ra (< эфum-ar). Однако, искать этимологію нашего географическаго термина пока рано, сопоставить же его я скорве могъ бы, подобно Вамъ, съ сванскимъ названіемъ селенія эфитат съ одной оговоркой, именно съ той, что эфимаговъ, географическихъ пунктовъ, могло быть несколько; кроме того, взявъ разновидность hium (чхум). мы невольно становимся передъ вопросомъ о связи термина съ le-Qium (Лечкумъ), что какъ извъстно представляетъ сванскую форму именно мъста (1е-) оть той же въ такомъ случай основы (фіцт = чхум), оть которой образовано сванское мн. число на -ar: şqum-ar. Впрочемъ squm-ar (пхумаг) по существу не изміняеть діла, это лишь картизованная форма тубалкайнской основы Эфит (ц вм'всто ч), очевидно, усвоенной и сванами. Зам'вна -ar суффиксомъ -el на сванской діалектической почві обычное явленіе (въ лашискомъ говоръ, напр., и въ другихъ) при образованіи мн. числа, посему эфит-аг (> эфтаг) | эфит-еl (эфт-еl), а отсюда съ поздивишимъ грузинскимъ окончаніемъ прилаг. - иг совершенно правильно сопоставляемое Вами him-el-ur. Я беру лишь въ основныхъ точкахъ, притомъ одну линію, воздерживаясь пока по вопросу о соотношеніяхь Зфіта и himar и mur [во всякомъ случав не на картской почве, где эти величины несоизмеримы] и не касаясь  $\Sigma \chi$ оі( $\iota \parallel \eta$ ) $\mu$  $\alpha \varphi$ - $\iota \varsigma$  О $\upsilon \chi$  $\epsilon \iota \mu$   $\epsilon \rho$  $\iota \varsigma$  — Охвамеріани и Дехвири, гд $\delta$ серьезный интересъ представляетъ лишь Ваше предположение объ опискъ ουγ BM ECTO σγ».

Вопросъ о лингвистическомъ тождествѣ «Схимарисъ» и «Мури» остается, такимъ образомъ, пока неяснымъ; рѣшить его можетъ лишь научно поставленная лингвистика, и рѣшенія нужно ожидать, разумѣется, прежде всего отъ дальнѣйшихъ изслѣдованій Н. Я. Марра.

Для неспеціалиста было бы, можеть быть, слишкомъ рискованнымъ пытаться предупреждать это ръшеніе. Но если имъть въ виду, что недалеко отъ Мури сохранились названія, имъющія одинаковое происхожденіе и значеніе съ древнимъ наименованіемъ этой кръпости и болье или менье точно соотвътствующія первоначальной формъ его, между тъмъ нынъшнее ея названіе является въ весьма измъненномъ видь, то можно бы, повидимому,

сдёлать предположеніе, не произошло ли это изм'єненіе древняго названія вслёдствіе какихъ-либо особыхъ обстоятельствъ, именно — вслёдствіе посторонняго вліянія. Возможность въ данномъ случай лингвистическаго воздійствія сторонняго фактора на м'єстную географическую номенклатуру, какъ кажется, вполн'є допустима, при им'євшихъ на Кавказ м'єсто нер'єдкихъ передвиженіяхъ и взаимныхъ вліяніяхъ разныхъ народностей.

Кромѣ болѣе ранняго общаго движенія всѣхъ яфетидовъ — тубал-кайновъ (лазовъ и мингреловъ), свановъ и картовъ (грузинъ), Н. Я. Марръ
отмѣчаетъ относящееся именно къ VII в. по Р. Х. и сопровождавшееся
важными слѣдствіями движеніе картовъ на западъ 1. Но если фітмаг и тиг
на картской почвѣ оказываются несоизмѣримыми, то можно поставить, но
крайней мѣрѣ, вопросъ, не должно ли считаться въ настоящемъ случаѣ съ
фактомъ утвержденія на южномъ склонѣ Кавказскаго хребта «алановъ»
именно въ данную эпоху. Если при этомъ аланы вообще подвергались вліянію окружающей ихъ среды, то въ свою очередь не могли ли и они оставить,
въ лингвистическомъ отношеніи, слѣдовъ своего пребыванія, между прочимъ, и чрезъ видоизмѣненіе на свой ладъ нѣкоторыхъ мѣстныхъ названій,
именно — тѣхъ пунктовъ, которыми они болѣе всего могли интересоваться,
хотя бы сами они потомъ совсѣмъ исчезли въ той или иной мѣствости, смѣнавшись съ инороднымъ преобладающимъ населеніемъ 2. Видоизмѣненное,

<sup>1</sup> Изъ поездокъ въ Сванію, ХВ, 1913, II, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Если допустить, что «аланы», находившиеся вблизи кръпости Схимарисъ, были осетины, то объяснение происхождения «Мури» изъ «Схимарисъ» нужно искать въ осетинской фонетикъ. Въ осетинскомъ языкъ, хотя въ числъ немногихъ группъ согласныхъ, допускаемыхъ въ началъ словъ, имъется и группа с--- к, 'к, q, х, но сочетание схи невозможно, В. Миллеръ, Осетинскіе этюды. И. М. 1882, 91. Если древнее произношеніе названія дазской кръпости, переданное у грековъ какъ схим-, было въ дъйствительности близко къ схи (соотвътственно нынъшне картизованнымъ Цхмари и Цхмелуръ), такъ что могло слышаться и просто см-, то, предполагая, что и здёсь нашла применене особенность осетинскаго языка (92) отбрасывать начальное с въ комбинаціяхъ с-4-и, с-4 м (хотя она констатируется собственно для индоевропейских словь), можно таким образом объяснить утрату у алановъ начала слова сх. Что касается гласной у въ «Мури», то переходъ а (пранскаго) въ у подтвліяніемъ губной м (нередкій вообще и въ разныхъ другихъ языкахъ) замечается въ дигорскомъ говорћ, который именно и стоитъ ближе въ праосетинскому, нежели иронскій съ его туальскимъ подръчемъ (44). Конечно, эти соображения требовали бы подтверждения прежде всего чрезъ указаніе какихъ-либо аналогичныхъ случаевъ въ отношеніяхъ осетинскаго языка къ другимъ, съ какими онъ входиль въ соприкосновение. Но они, очевидно, устраняются въ томъ случаћ, если вполнъ твердо будеть доказано положение Н. Л. Марра, что кавказские ал(ан)ы не тождественны съ ос(стин)ами, и объясненія тогда нужно будеть искать въ фонетик' того народа, съ которымъ аланы отождествляются. Сама по себ возможность утвержденія м'єстнаго названія въ искаженной стороннимъ вліяніемъ форм'є едва ли можетъ быть отвергаема. Извъстно, напр., -- хотя это примъръ нъсколько иного рода, -- что даже «Poccieй» вићето чисто русской «Руси» мы обязаны грекамъ.

гевр. искаженное, названіе подобнаго пункта могло затёмъ утвердиться въ мѣстномъ населенів, тогда какъ аналогичныя или тождественныя названія другихъ пунктовъ могли сохраняться въ то же время въ древней формѣ. Крѣпости, несомнѣнно, въ свое время и привлекали особенное вниманіе алановъ. Для Схимариса же Анастасіемъ апокрисіаріемъ и отмѣчается, какъ особо отличающій его топографическій признакъ, близость его къ «народу такъ назыв. алановъ».

А. Брилліантовъ.

## Изъ эніопской отреченной литературы.

## І. Псалмы, какъ заговоры.

Суевърное употребленіе Псалтири извъстно едва ли не во всъхъ странахъ христіанскаго міра — вся она служить для гаданія, отдъльные псалиы имьють спеціальное назначеніе, какъ заговоры и талисманы. Въ Абиссиніи, вслъдствіе какъ необычайнаго развитія и прочности суевърій, такъ и исключительности мъста, какое занимаеть Псалтирь въ духовномъ обиходъ, ел характеръ, какъ магической книги особенно замътенъ. Ея чтеніе, храненіе, ношеніе въ цъломъ и частяхъ, считалось чудодъйственнымъ. Что касается отдъльныхъ псалмовъ, то ниже приводимый текстъ, является ихъ перечнемъ съ магической точки зрънія и даеть предписанія объ ихъ употребленіи въ качествъ заговоровъ.

Текстъ этотъ, написанный на 7 небольшихъ листахъ въ одинъ столбецъ четкаго, но поздняго (XIX в.) письма, и довольно неисправный, помъщенъ въ принадлежащей миъ рукописи, полученной отъ М. И. Лебединскаго и содержащей значительное количество отреченныхъ молитвъ и заговоровъ, частью извъстныхъ, частью еще не изданныхъ. Онъ писанъ разными чернилами и почерками и начинается съ половины строки, непосредственно примыкая къ предшествующему.

፬ጵን≈ : ሶበ : ተተሃነል : ዕፀ : ወ切ዴ : በህንሰት : ጽሐፈ′በ : አስር : በሃነሳዴ¹ :: Во имя Отца и Сына и Св. Духа, Единаго Бога.

Первый (псаломъ) повторяй, когда будень садить дерево, а также при беременности; написавъ, привяжи на шею

<sup>1</sup> Sic.

ቸውነበ : የሐምምነበ : ርሕስነበ : ድንም : ፯ንዜ : አስነበ : ላበ : ድብል : ነንብርየ : ወምልዕለ : ርሕስየ : ወዓደ : ሶበ : ድምጽሐነበ : ምነበፊ : ድንም : ፯ንዜ : ሕስነበ : ላበ : ድብል : ተንሥአ : አንዚል : አምላነቢየ : ወልድዓሃፋ : ለንብርነበ : አብስርዮስ :: ወዓደ : ሶበ : ድምጽሐነበ : ሰብሽ : ድንም : ፯ንዜ : በምዓልነተ : ወተምመሽ : ሐተር : ሐተር : መከተ : ፋኖት : ለለ፬፬በበአስማቲሆም : ሊቃድነበ ::

፬ሶበ:,ይትበአሰ'በ:ሰ·በአ: ድንሎ: 4ዕለ : ዘይት : ወቅባለ ፣ ንጸ'በ : ወትትሀረቅ ::

፯ሶበ: ይዙብማወ: ላዕለ: ሰብአ: ጵን፦ : ፯ጊዜ : አስ'በ : ሪበ : ይብል : ተሀው'በት : ውተኝዛብ : 'በጎለኝ:ተ'በ : ውተሐዩ :: ወሄደ : ሶበ : ይጸልአ'በ : ሰብአ : ይጸልአቀ : ም: ተ : ለብአሲት : ድን፦ : ላባ: ወይዲቅሪ :: 3-ій. Когда у тебя будеть больть голова, повтори 7 разъ до: «Слава моя и возносяй главу мою». Также, когда найдеть на тебя (дурная) мысль, повтори 7 разъ до: «Воскресни, Господи, спаси мя, Боже мой, ради Тооего и. р. Также, когда найдуть на тебя люди, 7 разъ повтори днемъ, и побъдишь. Ступай, ступай на дорогу противъ каждаго поименно изъ сосъдей дома твоего, и будеть тебъ по желанію.

4-й. Когда будуть враждовать противъ тебя люди, повтори надъ елеемъ, помажь лицо твое, и примиришься.

5-й. Когда ты дашь взаймы, повтори надъ елеемъ, помажь лицо твое, и получинь.

6-й. Когда будуть бить человіка, повтори 7 разъ до: «Смятошася» и омойся весь, и онь будеть живь. Также когда возненавидить тебя человікь п возненавидить мужь жену, повтори надъ нею, и опъ полюбить ее.

Второй — повтори 7 разъ надъ елеемъ, когда у человѣка дуппитъ кость горло; онъ будетъ живъ. Также о безумномъ — написавъ, привяжи ему на шею до того, гдѣ сказано: «и отвержемъ отт насъ пио ихъ». Затѣмъ, положивъ въ «воду молитвы» дерево.... и .... и женскую qast, дай ему выпить, и онъ будетъ живъ.

<sup>1</sup> HPAMP ser.

<sup>3</sup> **முற்று** ser.

፱ሶበ : ይዎጽአ'በ : ልማኞ : ወዶንሱት : ድንኞ : ፯ጊዜ : ለጽዋዕ : ማይ : ወሰተይ : ወትድፕን :: ለዘይ ሰ'ክር : ድንኞ : ፯ጊዜ : በጽዋዕ : ማይ : ወዮታድጉ ::

**፲**፬፮ : ሶበ : ተቁድስ : ድን≈ : ፯ጊዜ : ወኢድብለ'በ ::

**፲**ወ፫ድን**፦** : ፯ጊዜ : ሶብ : ድ**ዶጽሕ :** ሩርሃት : ወዓዴ : ድን**፦** : ሶብ : ትብ**ው**ኧ : ውስተ : ሀንር : **ወ**ደሁኔሂ : ለ'ብ ::

፲ወ፮ድን≈ : ፯ንዜ : ወጸሐፋ : ወሶበ : ተስርቀ'በ : ንዋቦ : ወለክ ቲሆ≈ : ዘተሐማ : ወለነንባድ : በጽቡር : ወተወደ : ላዕለ : ልዓታስ : ወስተ : ≈ቅፁተ : ማይ : ወደደ : ዘንተ : ≈ዝ≈ረ : ወረቂ : ላዕለ : ማታለ : ወደሀኔፋ : ለነ ::

፤ ሰግስ : በ'ሰለቦቸቧ : በካይ፤ ። ውይዘዓው : ቁ ነ በ'ዘ'ዮጵያ : የቀደው : :

፲፰ሶበ : ስአናት : ወሊደ : ብአሲት : ወንሠአ : ራሊተ : ማዕተበ : ፉንንድ : 8-й. Надъ елеемъ и помазался, когда хочетъ любви со всѣми людьми; повтори 7 разъ.

9-й. Когда найдеть на тебя порча зубовь <sup>2</sup> (?) и искушеніе, повтори 7 разъ надъ чашей воды и выпей, и спасешься. Для опившагося повтори 7 разъ надъ чашей воды и его отпустять.

10-й. Когда удручить в пли будеть дурно говорить съ тобою, повтори 7 разъ и имя твое (?), до вкушенія пищи и онъ полюбить тебя.

12-й. Когда служишь литургію (?), повтори 7 разъ, и не скажеть теб'в (??).

13-й. Повторяй 7 разъ, когда найдеть страхъ; также повторяй, когда входишь въ городъ, и будеть тебъ хорошо.

15-й. Повтори 7 разъ и напиши, когда у тебя будеть похищено достояніе, имена тіхъ, кого ты проклинаешь; паполни глиной и положи на lektās въ горшокъ съ водой и положи этотъ псаломъ и окропи и будеть тебъ хорошо.

17-й. Когда будуть враждовать противъ тебя люди и захотять схватить тебя, повтори, и они расточатся.

18-й. Когда женщина не можеть родить, возьми прахъ.. (?) дороги,

<sup>1</sup> Повидимому текстъ не въ порядкъ, что то пропущено.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Если текстъ въренъ, то амхарское слово, означающее порчу зубовъ, какъ признакъ близкой смерти. См. Guidi, Vocabolario s. v.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ? и. б. надо читать РМПР.

<sup>4</sup> КА вст. Въроятно послъдняя фраза должна стоять передъ ФРАФИИ.

ወጸሐፈ : ደበ : ጻሕል : ወአንብር : ላህለ : ርአሳ : ወተወለድ ::

፲፱ሶበ : ተሐውር : 30 : ያንመት : ወጮ'ቤ33ት : ድ : ፯ንዜ : በዚደት : ወትሬኢ : ዓብድ : ጮሕፈተ <sup>1</sup> ::

፳**፱**በአንተ : ንክስተ : ወአራዊተ : ሰብአ : ወአንስሳ : ወ**ደን** : ወ**ዴ**ው : አንቢረክ : ላዕሌህ : ፯ጊዜ : ደ:ወዖሐዩ ::

፳፫ሶበ : የሐምም : ሰነበአ : ወይት ምዋጭ : ምንንለ : ምሠራቅ : ድን : ፯ጊዜ : ላዕሌሁ : ወየሐዩ :: ዓደ : ድን : መስተ : ሴት'በ : ወለ ይቀርብ : አቃርብት ::

፳፬ሶበ : ይወጽአ : «ሊና : አ'ቡይ : አንብብ : በወዮ : አጲፈንድ : ፯ጊዜ : ወተኝፀብ : "ሶለንታ'በ : ወተሐቦ ::

[፳፮]ወሶበ : ይፈቅዱ : Pአ'በ (?) : ድን : ፯ጊዜ : ድ : ላዕሌሁ : ዘይት : ውተቀባአ : ወአንዚአብሔር : ይሁበብ : :

፳፯ሶበ: ትሬኢ: አሬዊተ: ወፋር ሃን: ወሶባሂ: ትሰምዕ: አውያተ: አንብብ: በግጥሉ: ሠናይ: ወሶባሂ: ይእናዝ: ጋኔን: አንብብ: ለሰብአ: በማይ: ወዮሐዩ: ወናዋብ::

፳፬ : ሶበ : ንብሊ : ለ'በ : ፈውስ : አ'ታብብ : በቤት'በ : አ'ንበለ : ትኇዕሎ : አ**'ን**ለ : ተ'ሃሀብ : ውተሐ**F** ::

፳፰ :: ሶብ : የሐም? : ሰብአ : ልባሉ : ድ : ፫ጊዜ : በቅብአ : ወዕጭ? : ሁደ : ድ : ለዘልህ : ጋኔን : ጽሐፈ'ብ : በተነብ : በንዕ : ተባዕታ ፣ : ወኔ'ታብብ : напиши на чашѣ, помѣсти на ея голову, и родитъ.

19-й. Когда пойдешь къ царямъ и владыкамъ, повтори 7 разъ надъ елеемъ, и узрящь великую милость.

22-й. При укушени звёрями людей и животныхъ. Приложи на него вино и соль, повтори семь разъ, и будетъ живъ.

23-й. Когда захвораеть человых и обратится къ востоку, повтори 7 разъ надъ нимъ, и будетъ живъ. Также повтори у себя въ домѣ, и не приблизится скорпіоны.

24-й. Когда явится дурная мысль, произнеси при богоявленской водѣ, омойся весь, и будешь живъ.

25-й. Когда захотять тебя задержать (?), повтори 7 разъ надъ елеемъ, помажь себя, и Богъ дасть тебѣ.

26-й. Когда увидишь страшныхъ звѣрей и когда услышишь вопли, произнеси во всемъ благолѣпіи, и когда овладѣетъ демонъ человѣкомъ, произнеси надъ водой, и онъ будетъ живъ. Омойся.

27-й. Когда д'влають теб'в л'вкарство, произнеси у себя въ дом'в до вкушенія пищи; омойся и будешь живъ.

28-й. Когда заболить у человька тъло, повтори 7 разъ надъ елеемъ, помажь и окади его; также повтори надъ одержимымъ демономъ,

<sup>1</sup> のあどけ scr.

<sup>2 (</sup>Dナ**の**P分 scr.

<sup>2 1707</sup> scr.

∞ጽሐፈ : ሐና : ያበ"ይት : አጹሮ : ዓደ : ወሀውድ : ቤተ'በ ¹ : ወለ"ይቀ ርበ'በ : ተ'ቡላ : ቤተ : አባንካ ::

፳፱ወሰላሉ : ሰራሕክ : ድን : ፯ንዜ : ወደቀድ ምሃንም : ድ : ፯ንዜ : በምዓለት : ወ፯በሌሊት : ወሶበ : ይትቴስር : ሰብአ : አንዚአብሔር : ይፈትሉ ::በዕንባዜ : አብሂ : ዕንቡዝ : ወበአንተ : ጋኔን : ድ : ፯ንዜ : አምምቆ : ወይለድ ::

፴፮ : ሶበ : የሐምም : ሰብአ : ድ : ፯ንዜ : ወንሠአ : ፋሬ : ሆሳዕና : ወደድ : ወስተ : ሀፅምስ : ጽዋሀ : ወደን : ወደስተድ : ወየሐዩ : ዓደ : ድ : ሶበ : ደበወአ : አዕፅምት : ወስተ : ጉርዔሁ : ለሰብአ : ድ : ፯ጊዜ : በቅብአ : ደስተድ : ወየሐዩ ::

<u>፴</u>፫ሶበ : የワ**ዶ**ፃ'በ ³ : ሰብአ : **ወ**ዮሐዝያነ : ለበነነ : ቀትረ : **ዶ**ዓልት : ወ'ተጽਤን : .

29-й . . . . . повтори 7 разъ днемъ и 7 разъ ночью, и если связанъ человѣкъ, разрѣшитъ его Господь. При безуміи сердца безумнаго и противъ демона повтори 7 разъ, погрузи его, и будетъ живъ.

32-й. Когда забольеть человых, повтори 7 разь и возьми «плоды Осанны» и помысти на твою кость (sic!) чашу вина; пусть онъ вышьеть и будеть живъ. Также повтори, когда попадуть кости въ горло человыка, повтори 7 разъ надъ елеемъ, пусть онъ выпьеть и будеть живъ.

34-й — повтори 7 разъ противъ смятенія; когда неправедны къ тебѣ, повтори 7 разъ до: «оскорбляя ихъ»(?); о мѣстѣ, напиши (какъ) ограду имущества: «и безчадіе души моей».

35-й — когда несправедливы къ тебъ люди и печально сердце твое, въ полдень, и спасешься.

36-й — когда у человѣка заболятъ глаза. Листъ чечевицы (...?) и сдѣлай трость и напиши на лицѣ твоемъ (sic!). Привяжи и будешь живъ.

38-й—когда хочешь объясненія, и имена гвоздей.

написавъ на....ягненка мужескаго пола, и произнеси Книгу Анны Пророчицы, заставивъ его носить. Также обойди домъ твой, и не приблизится волки къ овчарнъ.

<sup>1 611</sup> scr.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sic pro **Л.Р.ШФР** . ? Рв. 34,5.

፱፬ሶበ : ትልቱ : ፈቅረ : ሰ·ሰአ : ድ : ፬ንዜ : በቅብአ <sup>1</sup> : ቅዴስ : ወተቀ ብአ : አዴ**ስ : ዘቦ**⁄ጓን : ወድር<del>ን</del>ወ'ነ ::

42-#?

**ሃ፩ : በአንተ : ሕሡ**ሎ ::

ጀ : ሶበ : ትፈቱ : ~ ንንድ : ድንድ : ፬ን : ወይሀፈ : ለ'በ : ወዓድ : 39-й. Когда враждують противь тебя, надъ бѣлой шерстью повтори 7 разъ и елеемъ, обвяжи на твоемъ мѣстѣ, и спасешься.

44-й. Когда захочень любви челов ка, повтори 7 разъ при святомъ еле и помажь руку твою правую, и откроетъ теб (двери?).

45-й. Повторяй, когда захвораеть челов'єкъ, при елев, и онъ выздоровьеть; также повторяй, когда для тебя приготовляють л'єкарство, положивъ (?) въ новый сосудъ, повтори 7 разъ, омойся и будешь здоровъ. Также когда не будетъ слушаться тебя волъ, повтори, окропи, и пойдетъ.

43—49. Для жены, которую пе любить ея мужъ. Возьми и всколько волось съ ея головы, повтори надъними, закопай у входа въ домъ, и опъ ее полюбить.

51-й. О неправедномъ.

52—57. Когда препирается съ тобой человъкъ, повтори; также когда увидишь страпныхъ звърей—7 разъ, и....?

59-й. Когда будуть враждовать съ тобой люди, (повтори) надъ виномъ и выпей, и примирятся; также повтори ночью 7 разъ, когда захочешь путешествовать.

60-й. Когда захочешь путешествовать, повтори 7 разъ, и благо

<sup>□</sup> በ**ቅ**ብል scr.

ሶብ : ትስአሉ : ለሶባአ : ወሊይ 'ክለ'በ::

፯ወ፩ : ሰሳ : ይተበአስነሳ : ሰሳሽ : በአንተ : ሢዶት : ድ : ፫፫ : አትሕት : ር.አስሳ : ዕድዘደው ::

<u>፯፻</u> — ፯፫ : ሶበ : ዮሐ ዝን : ል ብ ነገ : ድ : ኃን : በቅብ**ት** ::

ጃ፱ : ሶበ : የአማዙ'በ : ሃንሠት : ወዶ'ቤኝኝት : ወደፈቅዱ : ይቅትሉ'በ : ድሟን : ወዮሃድንትበ ::

<u> ሧ፟</u>ዕ : ሶበ : ይትበልሰ'በ : ጸሐፈ : ዘኝተ : *ጮዝጮረ* : **ወቅ**ብር : በአፈ : ቤት : **ወ**ት'ክላ : ለ'በ : ሕሡ*ጮ* ::

- 61-й. Когда будеть кто-либо соперничать съ тобой изъ-за должности, повтори 7 разъ и преклони голову — исчезнеть.
- 63 66. Повтори 7 разъ при елећ, когда будетъ скорбъть сердце твое.
- 67-й. Когда захочешь мудраго слова, устрой свытильникъ, пока не угаснетъ свытильникъ, и придетъ къ тебъ мудрая мысль дальняго и ближняго.
- 69-й. Когда схватять тебя цари и владыки и захотять убить тебя, повтори 7 разъ, и отпустять тебя.
- 59-й. Когда будуть враждовать противь тебя люди, возьии кость голубя, повтори надъ ней 7 разъ у входа въ твой домъ, который въ крови выйдуть и поклонятся тебъ.
- 50-й. Когда пропадеть (чтолибо) у человека, напиши этотъ псаломъ и имя его, и то, что пропало, повесь на тростнике противъ ветра, и увидишь его владельца (?).
- 51-й. Когда враждують противъ тебя, напиши этотъ псаломъ, закопай у входа въ домъ и не возможетъ (?) на тебя (?) злой (?).
- 71-й. Когда (женщина) страдаетъ родами и не можетъ (родить), повтори 7 разъ при елеѣ, помажь, полей (на нее), родитъ.

будеть тебѣ. Также, когда будешь просить человѣка, онъ не осилить тебя.

<sup>1</sup> क्रिशिने ser.

<sup>2</sup> UAP scr.

፸፮ : ሶበ : ትፈቅድ : ታፈቅርክ : ብእሲት : ዶር : በአንንድልክ <sup>1</sup> ::

፫፫—፫፫ : ሶበ : ይፈቱ : ሰብአ : ይሃሥአ : ሣራተብ : ሐዊረብ : ኅበ : ፈለን : ማይ : **ወ**አንብብ : ላዕሌሁ : ፯ጊዜ : ተኝፃብ : ዅለንታክ : አንበለ : ት**ዯ**ዕሎ : አንበለ : የታፈረ**ብ** ::

፫፱ : ሶበ : ትተክት : ብዙዓ : አንብብ : ፯ጊዜ : እስበ : ፡‹ደልክ : አስተያ : ወደጭውል : ወደዓድን : :

፹፮፡ ፯ጊዜ፡ ድ፡ አ3በለ፡ ትኇዕ፦ : አነነለ : አለዒለ'በ : ንጸ'በ : ወሰፊሐ'በ : አደ'በ : ወደሀኔ{ : ለ'በ : ለዅሃኔታት ::

<u>ቸ</u>ቿ : ሶበ : ይትበልሰ<mark></mark> : ሰብአ : ሀረ~ተብ : ድን : ፯ጊዜ : ወኢትሑር : ኅበ : ሀሉብ : ወት~ወአ ::

፯፯—፯፫ : ሶበ : ይትቴዮለክ : ንዋስ : ሰ·በአ : ላዕለ : ማይ : ዘአንበለ : አንነለ : ተዋዕ≈ : 22 : ድ : በ≈ዒልት : ውተኝ⊎ብ : 'በ•ለንታ'በ : ወትረቅዕ ፣ : ወሂዴ : ድ : ላዕሌሁ : ወይዘረው ::

72. Когда хочешь, чтобы тебл полюбила женщина, носи на груди твоей.

73—74. Когда захочеть челов' в' в взять твою должность, пойди къ р' в къ, повтори '7 разъ надъ ней, омойся весь до вкушенія пищи, и устыдится тебя.

79-й. Когда (женщина) сильно страдаетъ кровотеченіемъ, повтори 7 разъ, насколько хватаетъ силы, дай ей выпить и окропи ее, и оставить ее.

81—85. Когда враждуютъ противъ тебя люди, повтори 7 разъ надъ святымъ елеемъ, и спасешься.

86-й. Повтори 7 разъ натощакъ, возведя лицо твое и простерши руки твои, и хорошо будеть тебъ въ судахъ.

88-й. Повторяй 7 разъ, когда человъкъ будетъ оспаривать у тебя твою должность, и не уходи оттуда (?), гдъ находишься, и з побъдишь.

89—94. Когда овладѣетъ тобой око человѣка, повтори 7 разъ, помажь себя всего, и будешь живъ.

97—98. Когда осилить тебя? — человъка, повтори 7 разъ натощакъ надъ водой днемъ, омойся весь и заговори (?), затъмъ повтори надънимъ, и разсыпется.

99-104. Когда приведешь не-

¹ በአንንድ'በ∶ scr.

<sup>2</sup> Тексть испорченъ?

³ Sic, pro ወተረቁ?

ዔተ (sic) : ዶ : በአፈ : ቤት : 

፣ ለሰማ ፡ በለበተተ ፡ በሳ ፡ ፱፻二조፻ ሰብአ : ድ : 22 : ላዕለ : ምህር : **ወወ**ዎኝ : ሰተድ : ወደዘረው : ሶቤሃ ::

PI---PIÆ : ሶበ : ተሐዝኝ : በ*ማ* ዞ : ለንብብ: **ወ**ትትሌሠሕ: ሶቤሃ::

PIZ : በዘኢትዝሃነር ፣ : ድን : ፯ን : ዘአንበለ : ትዋዕም : አክለ : ኢትዝ 'አ)ሮ **፡** ::

P12: n~37.P·: O.PUL4: A'n ::

<u> ፻፲፰—፻፲፱</u> : ሶስ : ንብረ, : ለ'ስ : **ፈ**ውስ : ድ : ቅብአ : ፯ጊ : **ወ**ተሀቀብ : 

፻፳፬—፻፳፬ : ሶበ : ፈቅዱ : ድዝብሙክ : ድ : ፯ን : ወዮኝድን ክ ::

በረነጎት : ድ : በøጓኤድነስ : ወደ'በ**ው**'ን : በረ'በት ::

**ወ.**ይሤዿ : ለ'በ ::

<u>₽₩₹</u>—₽₩₩ : ₼∩ : ៚'n∠ : ለክ : ሕሡ፦ : ድ : ጼው : ወደን : ስቲያ: ወተሐየ ::

: ፈውስ : በ'ብልበተቧ : በሳ : ፬<u>ሠ</u>፶ **ላዕሌሆ፦ : ወይ**ዘረው ::

*ራ*ጎአድ : ድን : ወደጸንቡ : 'በ**·**ሉ*፡* : :

ቤተነገ : ወደሀኔሂ : ለነገ ::

፣ በዘኢትሱክር : scr.

въсту, повтори у входа въ домъ, и будеть любить тебя невеста твоя.

105-109. Когда борешься съ людьми, повтори 7 разъ надъ медомъ и виномъ, выпей, и разойдутся тотчасъ.

110—115. Когда скорбинь, прочти надъ водой, и тотчасъ возрадуешься.

116. Не вспомяная (?) ч. л., повтори 7 разъ до вкушенія пищи, чтобы не вспоминать этого (?).

117 — въ путешествін, и благо будеть тебъ.

118-119. Когда приготовляють тебѣ лѣкарство, повтори, помажься 7 разъ, и сохранишь тыо свое и будешь здравъ.

121-124. Когда хотять убить тебя, повтори 7 разъ, и тебя отпу-

125-127. Когда хочешь благословенія, повтори за столомъ, и будеть благословеніе.

128—135. Повторяй ихъ, и благо будеть тебь.

136—139. Когда (кто либо) совъщаетъ на тебя злое, повтори, съ солью и виномъ выцей, будешь живъ.

144. Когда люди ссорятся съ тобой, (прочти) надъ ними, разойдутся.

145-146. Повтори, когда соберешь къ себъ объдать; насытятся всъ.

147-148 -- когда будешь трудиться надъ домомъ твониъ; тебѣ будеть хорошо.

<sup>2</sup> Тексть не въ порядкъ.

፬ : ሶበ : ይትበልሰ'በ : ሱበል : ሀንር : ለንብብ : ፬ን : የሀ/ል'በ : ደ≈ : ርንብ : ድን : በአፈ : ቤት'በ : ይኞጽሉ : ወደሰንዴ : ለ'በ ::

፮፶ : ጸሐፋ : ወጽፋን : ፱፫ አዝን : ቤትክ : ለሠር የናወ? : ወለበረ ነስት ⁴ : :

፯፮ : ሶበ : ተሐዝን : ለንብብ : ወቅባአ : ንጸክ : ወሶበ : ይሠርቅ : ፀሓይ : ንሀአ : ሬንቦ : አንበ,በክ : ስተይ ::

<u>፴፭</u> : ድ : ሶበ : ይጠፈአ'በ ፣ : በሐሰት : ወአስር : ወሰቅል : ስሞ : በሃ**ፈስ : ወ**ዶዝምዝ : በአሳት : <mark>መ</mark>ደ : **ወት**ሬኢ : ምንክረ ::

ጀ፱ : ሰብ : የሐኖራክ : ሀጋ : አንብብ : ላዕለ : ቅብት : ወዘኢ

149—141 (?) Когда будуть болъть чресла и кольна, (да повторить) съ чашей вина, и будеть здравъ.

29-й — когда тебя мучить сновидъніе; ты увидишь и слово его (?) услышишь.

30-й. Когда будуть враждовать съ тобой горожане, прочти 7 разъ, взявъ кровь голубя, у входа въ домъ твой — придутъ и поклонятся тобъ.

32-й. Прочти, когда пожелаешь, чтобы тебя полюбила женщина, (прочти) при елеѣ, и помажь правую руку.

58-й. Произнеси, когда увидишь человъка и звърей, расточатся.

64-й. Напиши на(?) сосудѣ(?) и(?) 4-хъ углахъ дома твоего для (?) и благословенія.

66-й. Когда скорбишь, прочти и помажь лицо твое и когда восходить солице, возьми воды и выпей, читая.

35-й. Повтори, когда будеть (кто либо) губить тебя неправедно — свяжи и повёсь на вётеръ имя его и, обвёянное (?) брось въ огонь, и увидишь чудо.

57-й. Повторяй въ полдень противъ врага.

29-й. Прочти, когда у тебя будеть больть тыло, надъ елеемъ, котораго

<sup>1</sup> PBAL'n scr.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ሰግሽ scr.

<sup>3</sup> ወአ**ሬ**ዊት scr.

<sup>4</sup> Тексть не въ порядкъ.

<sup>·</sup> ይጠፋአህ scr.

А'ПА: Э.Р.: ТОМЗ: АОЛМ: не коснулась вода; окади члены твои, тър::

«На одно слово исалма Давида будеть илодовъ 76 тысячь» 1.

«Рекли отцы наши, которымъ явилъ Господь Богъ тайны свои, что плодовъ одного Давида 900060. Мужъ, читающій псалтирь въ слезахъ и страхѣ Божіемъ ....будеть охраняемъ по 201000 ангеловъ съ востока, съ запада, съ сѣвера, съ юга» <sup>2</sup>.

Таковы нередкія въ эніопскихъ рукописяхъ заявленія о чудодейственномъ чтеніи Псалтири. Нашъ тексть указываеть на спеціальное магическое употребленіе отдільных псалмовь, причемъ чтеніе, большею частью седмикратное, сопровождается въ огромномъ большинствъ случаевъ магическими дъйствіями, состоящими въ омовеніяхъ, употребленіи вина, елея (почти всегда, когда д'бло идеть о примиреніи), освященныхъ предметовъ (напр. богоявленской воды и «плодовъ Осанны» — въролтно ваій) и въ различныхъ церемоніяхъ. Псалмы перечислены не всі; нъкоторые взъ пропущенныхъ прибавлены въ концъ, причемъ въ числъ прибавленных попадаются и уже встречавшеся, но съ другимъ текстомъ. Наряду съ отдёльными псалмами даются группы псалмовъ, имъющихъ общее магическое назначение и стоящихъ въ Псалтири подрядъ; послъднее обстоятельство указываеть на искусственность нашего списка. Вообще его авторъ мало считается съ содержаніемъ псалмовъ. Еще въ началѣ онъ старается приводить его въ связь съ назначениемъ псалма и даже приводить подлинныя слова: чемъ дальше, темъ онъ действуеть более и более свободно. Конечно, большинство псалмовъ помогаетъ при личныхъ непріятностяхъ, гоненіяхъ, вражде и т. п. — это вполне соответствуеть содержанію большей части псалтири. Въ другихъ, болбе спеціальныхъ случаяхъ, иногда достаточно одного слова или намека для сообщенія псалму его магическаго назначенія. Напр., пс. 13 помогаеть противъ страха, в'вроятно потому, что въ немъ есть стихъ: «тамо убоящася страха, идъже не бъ страхъ»: пс. 15 возвращаеть похищенное достояніе въ силу ст. 5: «Господь часть достоянія моего»: пс. 21 спасаеть оть укушенія звірей, віроятно благодаря ст. 14. 17. 22; пс. 26 имъетъ тоже назначение вслъдствие ст. 2; пс. 27 читается при приготовленіи лікарства м. б. изъ-за ст. 7 («и процвіте плоть моя»); 19-й исаломъ объщаеть «великую милость» оть царей и владыкъ только потому, что въ концѣ его упоминается слово «царь», а пс. 60

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Эвіопскія рукописи Гатчинскаго дворца, ЗВО, XIII, 02.

<sup>2</sup> Эзіопскія рукописи въ Петроградь. Тамъ же, XVIII,

является напутственнымъ, въроятно въ силу того, что въ немъ псалмопъвецъ взываетъ «отъ конецъ земли». И т. п.

## II. Веліалъ и его узы.

Въ собраніи Н. П. Лихачева имѣется амхарская рукопись догматическаго содержанія, содержащая катехизись «Слово Вѣры» — Nagara Hājmānot на 135 ff. Послѣ этого текста на 4 ff. помѣщены тѣмъ же почеркомъ приписки на языкѣ ge'ez магическаго содержанія. Приводимый текстъ занимаетъ среди нихъ первое мѣсто и представляетъ длинное заклинаціе, имѣющее форму не молитвы, а повѣствованія о низложеніи Сатаны, какъ бы препирательство Бога съ діаволомъ. Отраженія этого текста встрѣчаются во многихъ магическихъ свиткахъ и др. текстахъ.

በስም: አብ etc. ዝንቱ: አስማተ: ሃይል: ዘወረደ: አምስማምተ: ዘሃገር: ለተማስ: ረድአ: ለዘሃነርቱ: ይደሉ: ስብጣት : ሰላት P4ዊ: ሌለዊ: አዝቅ Pስ: ዘረብሌላዊ: ሌ4ዊ: ሊ4ላዝራዊ: ኢ4ላዝራል: ብራሌል: 'ቤንያዋዊ: ዴንሃ'ዊ: ሁልዊ: ብሃ'ጻነዋዊ: ድንፖራ አድ፡ Pግድ Pድ P : ብሃ : ሲ P4ዊ: ሌላዎት : ለሃነዮስ: ብሃ: አግርህተ : ባዜን : አህርሃነቲሁ: ለምዋቅሕት : 'ባዜን : አሜላላ : ስብህት : አንብርነ : ስብህት : አስማቲስ : ስብር: ምዋቅ ሕቲሁ: ለንብርነስ:...

ርዕድሃዊ : ሌሄላዊ : አድማስ : ፈታሐ : አሔላዊ : ጭቅሕ : አዝታዊ : ሊደላዊ :: በስው : ደላዊ : ሊደላዊ : በስው: ደላዊ : ሊደላዊ : ውዋቅሕተ : አርኅዊ::በስው : አርደሃ : ዴዮብሎስ : ጐቦ : ሶበ : ተሃቀዋ : ውዋቅሕት : በስው : ፈደደል : ወርዕድ : ዴዮብሎስ : ሶበ : ርእኮ : አሠዋ'በ : ውዋቅሕት :: በስው : ፲፲ን : ውጕሐቲ : ዮሊደን : ተሃቀዋ : ፫፻፻፫ : ውዋቅሕት : ዘአም ጽአ : በስው : ፲ዴን : ወይቤ : ዴዮብሎስ : Во имя... Сін имена Силы, сопіедшей съ небесъ, которыя Онъ пов'єдалъ апостолу Өом'є, памяти коего подобаеть поклоненіе: Салаоінловь, Эліннъ, Эзекія, Зоровавелевъ, Эліннъ, Элеазаровъ, Ilālāzrā'ēl, Berā'ēl, Kēnjāwi, Dēgnāwi, 'Alwi, Benāsjāwi, Dejāgrā'ed, Jobedjādjāwi, Bena Ijolāwi, Ētjāq, Akjos, Aknāsis, Bena Св'єтильникъ Базена, соузники (?), Каzēп... Сими именами Твоими сокруши узы раба Твоего и. р.

Re'ednāwi, Rāhēlāwi, Адаманть, разрышитель Аḥēlāwi узъ, Azhāwi, Lidalāwi. Во имя Dalāwi Lidalāwi, Отверзитель узъ. При имени Атdēna убыкаль діаволь, когда зазвучали узы. При имени Fedudil вострепеталь діаволь, увидавь иглы узъ. При имени Guāguān Maguēhati Iofādin зазвучало 500 тысячь узъ, которыя онь (?) принесь во имя Gādēn и связаль узы тяжкія. И сказаль діаволь: «у меня есть знаменіе».

ብP : ተአምርት : ወደቤሉ : አንዚል ብሔር : ምንት : መአቱ : ትአምርትክ : ወይቤ : ጋደን : ስሎክ : ወይቤ : ሊቅ : አሁበነነ : ንዋፉ : ነነፉ : ኢጽርሐ : ለውአቱ : ጋዴን : ወይቤ : ዲዮብሎስ : ተናሠአም : ለአሊለህ : ጻድቃኝ : ወተሄድነም : ለአሊአየ : '5ምላን : ወደቤሉ : ለቅ : አወ : አያሠአም : ለአለለቦ : ጻድውን : ወለዓድንም : ለአለለነበ : ፡ንዋላን : ወለሀጽወም : በስም : ጋዴን : በ፬ቱ : ምሳዓወ : ሰ⁄ዓይ : በበ፯ቱ : ይትናቀዋ : በስም : **ማንበረ : ሜሎስ : ድልዋካኒን :: ወአ ም**ጽኡ : ፫ተ : ፻፵፻ : **ም**ዋቅሕተ : ስንን-ምረ : አሳት : በስም : ምንበረ : ሜሎስ : ድልዋ'ቢን : ወጸርን : ዴድ ብሎስ : አ3H : ድብል : አድቴ : ሀሎ : 3.PAP : ዘተናንርጐ : ማሉስ : ድል ዋ'ቢን : **ወ**ደቤ : ሊቅ : *σ*ኔሎስ : ደልዋ'ቢ'ን : ይ'ቡ'ን'በ : ማናተም : አስህ : ላያለም : ላዛተወቦርህ : አሊአ'በ : ምላአ'ዓተ : ወሀለውለ **ው'**ቦ sic! : ΛΔጎ3'በ : Λተቃጽቦ : *∞*ብ'ብአ : ንጽዋ :: ወ∙ተ*∞*ሀ : አንዚአብሔር : ወደቤ : አዎጽኡ : **ምዋቅሕተ∶በስ**ም∶ፈዳደ3∶ወ**ም**ጽአ∶ '<u>ሰ</u>ደሲ : ዘአሳተ : ወደቤሉ : አአሩቦ : ጥር PA : አድቴ : ሀሎ : ጸ·3ዕክ : ወጓደልክ : ኢትክልፉ : ተፈትሖም : ለአሉ : ውዋቅሕት : ወደሴሎ : ደደ ብሎስ : ሀለወኔ : በይአቲ : ዕለት : በዘአፈትሎ : ለዝንቱ : ሰናስል : በትአ **ምርት** :: ወሰ**ም**ሁ : ዘንተ : *ሚካ*ሌል : ወንብርኤል : ወኔንርወ : ለአንዚአም : **ወ**ደቤሎም : አንዚአ : ሊቅ : አአስርም : ለ**፮**፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟፟ለሆ**ም : ወ**ለ<mark>መ</mark>፝አቱ : '<u>በ</u>.၉ሰ. : ሀበ<u>.</u>၉ :

И сказаль Богъ: «какое это знаменіе твое?» И сказаль онъ: «имя Troe — Gäden». И сказаль вожды: «Я дамъ тебь сонъ, да не возглашаешь cero «Gādēn». И сказаль діаволъ: «воздвигни Твоихъ праведниковъ и отпусти монхъ грешниковъ». И сказаль ему вождь: «да, Я воздвигну Моихъ праведниковъ и отпущу твоихъ грешниковъ и заключу ихъ именемъ Gaden у семи оконъ неба по семи.. во имя Mēlos Delwākin». И принесли 500 тысячъ узъ изъ огня senguter 1) во имя престола Mēlos Delwākin. И возгласилъ діаволь: «гдѣ сила моя, чтобы мнЪ сказать «Mēlos Delwākin»? И сказаль вождь: «Mēlos Delwākin да будетъ печатью до вка, что ты злословиль ангеловь твоихь и, быль дукавъ языкомъ твоимъ, помавая образомъ лица Моего». И разгиввался Богъ и сказалъ: «принесите узы во имя Fedādin». И явился огненный змій и сказаль: «брать мой, Веліаль, гдв сила твоя и крвпость твоя? Развѣ ты не могъ освоболить связанныхъ? И сказаль діаволь: «(она) была у меня въ тотъ день, когда я разрешиль сію цень знаменіемъ». И слышали сіе Михандъ и Гавріндъ, и сказали Господу своему. И сказаль имъ Господь вождь: «свяжите обоихъ и сего змія великаго, именуемаго Dafan». И сказали они: «что будеть, когда

<sup>1</sup> Можеть быть =  $\sigma \pi v \vartheta \eta \rho$  или scintilla искум, блеско, ср. ниже, стр. 82: seguanter.

ስም : ፀፈን :: ወደቤለው : ምንተ : ስዋ'ቤ'ን : ዓው' ሉ ድ ልዋ' ቤ'ን : ወደ ቤሉም: ሰብ: **ይጸር**ሃ: **ይ**ነውን: ነው: ሕፃን : ፈቦደላዊ<sup>ነ</sup>ቢን :: ወደቤልወ : *∞*4አክተ : ለ**∞**ንት : <u>₽</u>ተ∞ሐርወ : ለዝንቱ : 'ቡ'ላ : ቀላት :: ወደሴሎም : **'በ**ም : .ይ'ቡ'ን : ወደሴ : ለቤተ : 'ክርስቲያ' : ሕዝብչ : 'ነው : ይስምሁ: **ታበዮም** : ወክብሮም : በበ*ነገደ*ም : በስም : ደደላዊ : ዓመደ : ወለነ : አሀቅቦ**ም** : አ**ወ**ጓላል፟ል : ቅብል : **ምንፈ**ስ : ለአለ : ረ'**ሶ**ተ : በርስሕ : ወሶበ : ይጠራቁ : በዝንቱ : ጣቦ : ጸሎት : አንዘ : ድብሉ : በሀውደ : አውላላለሌል : ወአውላው'በሌል : ወ**አተ** : ጊዜ : ይነጽሑ : አምነጠ **አ**·ዮም : ወይቤሉም : ወሀበፈ : 'ቢዳኝ : አ**ቦ** የ 🔆

በስም : etc. ነገም : አ\_Pስተኝ
ፈርም : ወአ\_PZ ዴ : ወስተ : ነጉኝኔ :
በዝንቱ : ቃላት : በበ2ቱ : ጊዜ : አለ :
P&ውሁ : ዘንተ : ስም P : አንዘ :
Pብሉ : በሀወዶ : አውለውክሌል :
ለአም : አአምረ : አሉንተ : ቃላተ :
አምሊወህ : ሀሳረ : ወዕሀወ : ንዶም :
ወአሜ ነገ : ሀሳደ : ወወርኝ : ወአም
ሊወሀቡ : አስማቲሀም : ወነበዋክ
ብትኝ : አምሊቀም : በሰረገላቲሀም :
አም : ቦም : አሉ : ቃላት : ሶበ :
P&C : በነም : አዩ : ጋዩ : በዓመ
ሉፋኝ ::

ወደቤ : ዲዮብሉስ : ኝንረጳ : «ዋቅሕተ : አድማስ : ዘአሰረጳ : ወልደ : ማርዮሎ : አንዘ : ድብል : ዓወደ : ዓወደ : አው 4 ዓንሌል : ብሂል ፤ ውክልሐ : «ዋቅሕተ : አደማስ : አንዘ : ድብላ : ኢትሎምውያ : እንዚአ : онъ возгласить имя Sewākin Awlodelwākin?» И сказаль Онъ имъ: «Когда возгласить, будеть, какъ младенецъ Rabodalāwikin». И сказали ему ангелы: «зачъмъ наувсьмъ симъ словечился опъ самъ». И сказалъ имъ: «да будеть слава Церкви и да услышить народь о величін и славі: нхъ по племенамъ своимъ. Во имя Fadalāwi awda я охраню ихъ. Awlālāl'ēl, помазаніе Духа тымъ. которые осквернились нечистотою. Когда они окропятся сею водою молитвы, произнеся Baawda Awlālāl'ēl, тотчась очистятся оть грфховъ своихъ. И сказалъ Онъ имъ: «даль Мив заветь Отець Мой, дa посрамить н ахи нe сойдуть въ осуждение сими словами седмижды (?) тв, кто призоветь сіе имя Moe, говоря: Baawda Awlālā'ēl Н Awlaweka'ēl. Если OHE сін знають CJOBA. не сожгуть солнце и луна травъ и древесъ пустыни и тернія и не дадутъ именъ и**х**ъ. звѣзды H не будуть СТОЯТЬ на СВОИХЪ колесинцахъ, если въ нихъ будуть тв слова, когда (ихъ) возгласятъ BO Adā, Gädā, Bawlofen».

И сказаль діаволь: «скажний о узахь адамантовыхь, которыми связаль меня Сынь Марін, говоря: Awda, Awda Awlālāk'el?» И воскликнули узы адамантовыя, говоря: «и не пре-

ለንምሬ : በአንተ : ስምበ : ወኢተ **መርደና** : **ወ**ስተ : ደይኝ : *Թ*ስለ : ደምብሉስ : አ'ጥድ : አም : ድብ'ስዩ : ዕለት : አንተ : አላባቲ : ምን∙PE : *ማ*ዓደ/<sub>-</sub> : ለዲዮብሉስ : ለቆለቆዶላ ዋ'ቢ3: ወልቀደ: ድተ⁄ዓሕፀ3: ሀወደ: **∞**ንበፈ : ወየልኝዝ : አንሮ : ወክልሐ : **∽**ዋቅሕት : ወህለታወ : **∽**ላአክት : በን-ጠተ : አሳት : ወ'በልሐ : ዴ.ዮብሎስ : **አ**ንዘ : ይብል : አዊን : አወቦን : **አዊን : አወ**ላላ**ሃ**ንኤል : ወአንቀልቀላ : **~ዋቅሕተ : ወፈቀ**ደ : ይፈትሐን : በአሎን : ቀላተ : ወአለውለወ : ልሳኖ : ደ.ዮብሎስ : በታቃጽቦ : ወደቤ : ሊቅ : ት ጉን ነ ርስተ : አስስ : ለሀለም : አስነበ : ፫**ዶጽአ : ደን**ዶ : ወበነገዶ : **.P. ወንርወ** : ለታብኝ : **ወ**ስተ : ቀላP : ባሕር : 'በ⁄ዓሁ : **ይወ**ግርው : ለበርPል : ምስለ : ምዋቅሕ ኒሁ : ዘአሳት : ሰራዋቅሕተ : አመልዕ : ዘ**ፈ**ጸጋዳዴኝ :: **ወ**'በለሐ : ዴ.ዮብሎስ : በቅዶሚ : ትአምርቱ : አ3H : ድብል : አውዔልል : ወልልቦ : ዘስምያ : ወተ ደድብሎስ : አምይአዜስ : ጠፈአ : ት**ምክሕት**ዋ : ወኮንኩ : ሠሐቀ : ወስላቀ : ለአለ : ይ&ውሁ : ስፉ : **'**ንርስተስ : ርንዶተ : ተ'ቡ'ን : ዛተ : ዕለት : አንተ : ሰውቦչ : በደዳሌው : ለአው : ለአውር'ቡ : ዘንተ : አውሰ ንድ'ቡ : ለዶሬታዊ : ወአዶአ'ክበር 'አወው : ለውላአክት : ወደ : ሊተ : አሌ : ሊተ : ወአውተማሕፀንነጉ : ኅበ : **∞3በ**∠ : አንተ : ስ⁄ን : ለላ₽ : ለን₽ : አፈላላ'ቢን : ብሂል : አነ : ውሽቱ : ኢ**ዮሱስ** : 'ዓርስተስ : 'በሀሊ : ሰ*⁄*ዓ.Pዋ :

дай насъ, Господи. ВЪ ради имени Твоего и не HH3рини насъ въ осуждение съ діаволомъ злымъ, да плачетъ тварь горькими слезами. волой дождливаго времени». Есть лень безъ убъжища для обители діа-Ħ **TLATOX** прибъвола... опъ гнуть въ ограду обиталища сво его. И схватили ногу его и возудержали гласили узы, И ero И огненными шиппами. ангелы возгласилъ діаволь, говоря: «Awin, Awajān. Awin, Awalālāk'ēl». потряслись узы, и хотель онъ разрёшить ихъ сими словами; и залвигалъ СВОЙ **діаволъ** языкъ вкралчиво. и сказалъ вожль: «ла будеть тебь удвль до ввка, до второго пришествія. И какъ бропучину сають камень въ скую, такъ бросять Веліара вмѣсть сь его узами огненными, узами изъ оливковаго дерева Fasaguādādin». И воскликнулъ воль первымъ знаменіемъ своимъ, говоря: «Aw'ā'ēl», и никто его не услышаль. И окончиль «Awlalodolawi»: н сказаль діаволь: «отселѣ погибло превозношеніе; я позоръ и посмъяніе для тъхъ, кто Христа. Пропризываетъ RMN dtr**i**x будь день, ВЪ который меня нарекли Badidalem! Еслибы я зналь это, я бы поклонился перстному и почтиль бы ангеловь. Увы мив! Горе мив! Прибtiгь бы я къ престолу, имп

ዘቀውቀውነጉ : አረፈተ : አደራንስ : በስው : ፈለፈለለላልለ : 'በላዒው : **'በ**ልዔው : ፈለፈደን : ስ/ፈውድ : ለፈዴኝ : 'በፈሀው : 'በነላኤል : ወጣኤል : **ሞቅሕ : ፈላፋላ : ፈላለ**ልል : ጸዋ<mark>ዚ</mark>3 : አ\_**ድ** 3ህነአ : ሀስቦ : ወሕል P\$ : በስ*∽* : አውጓላአላኤል : ውንዘ : ለድኩን : አ.<u>P</u>ርንም : ምሃሂ : በከም : ከቆድ·4ዊ : ነው : አድትሀን∙ለ : በዕለተ : ድድኝ : • ታብን : ወደዝ**ን**ው : ምቅሕ : በስም : ለቆለቆደ፡ለዋ'ቢ'3 : አምላ'በ : ቆፈድዴ : 3ደፈደደ : ·በሂል :: አኔ : ው'አቱ : **አ** የሱስ : 'ሃነርስተስ : ወልደ : አግዚአ ብሔር : 'ክርስተስ : ብሂል : *Թ*ሲሕ : ጸኑዕ : ትዯሕ ያስ : ኆቅሕ : ስንጉጥር : በ፭፻፫ዮ ማቀሕት : ዘተለስረ : ቦቱ : ደ ዮብሎስ : 'በራንሆ : ዘ'ነመተ : 30 : ቤተ : ንጉሥ : ወንበ : ምክ፡ንን : HPሜህር: ዘ'ያተ: ΦΛ: Λአዋልድ: ወለአንስተ : ድተያሁአ : በዕለተ : አ**ራር**ት : ወኔኔ : *Թ*ሐ**ል**'ቡ : በአቡዮ : '<del>ተተሰበላ</del>ዳሌል : ነገም : ኢድረድ : ውስተ : 'በህል : ወለፉ : ወሀብ'ያነው : ርስተ : ውስተ : ሕፅሃ : አብርሂም : ድስሐቅ : ወደታቀብ : ተናቀዋ : **∞**ዋቅሕት : ፈላታላዊ : ወሀለወት : ~ልዕልተ : ተቦት : ተብአት : በ**ው**ስቴታ : **ይወ**ያዝ : ስብሴት : አኞልርያዎ : ወደበውሉ : ውስቴቱ : አንበለ ሐተተ : **ደ**ትሀቀብወ : ለዝንቱ : አስማት : በ፬ቱ : ውሰክወ : ሰማይ : እንዘ : ድትዋ**ንድ : ምስ**ለ : ፀሓድ :: በስም : ፈደለዶሌል : አኝ : ውአቱ : ኢዮ ነትስ : ሃነርስቶስ : ወልደ : አንዚአብሔር : ቀቷሊ : ወማሕየዊ : ዘአሰርሃነው : ለዴ.ዮብሎስ : በዶዋቅሕተ : ጋዴኝ : 

котораго Alādā Agodā Aflālākin. что значить «Азь есмь Інсусь Христосъ сильный небесный, сокрушившій стъны адамантовыя. Во имя.... да не приметь малы и лихвы своей. Во имя Awlālāalā'a'ēl **СИЗРУ**ІТО лa бvдеть Да не клянетъ никого именемъ Jegodlāwi, ла не погибнеть никто въ лень сула. н исчезнеть вода и разсъчется камень и...узы во имя Lagolagodlewākin. Богь Qofdedi, Ncdāfdādi, что значить Азъ есмь Інсусъ Христосъ, Сынъ Божій; Xpnстосъ **ТИРВНЕ** Мессія, крыкій, 500000-ми узъ, узы огненныя которыми связань діаволь. Также открывий въ домъ царя и предъ вельможей, кто будетъ наставлять сему слову чадъ и женщинъ, воскреснеть въ день въдомый, и Я умоляю Отца Моего Tutasaba lādā'el, чтобы Онъ не сошель во осуждение; и Я дамъ **УДЪЛЪ** на лонъ Авраама, emv нить имена сін у 7 оконъ неба, нграя съ солнцемъ. Во имя Fedulādā'ēl. Я — Інсусъ Христосъ, Сынъ Божій, умерщвляющій и оживляющій, связавшій ліавола. узами Gādēn, Gādēn, Gādēn, Я-Інсусь Христось, Сынъ Божій. Mēlos, возжегшій угліе огня, вышедшаго изъ усть его. И если при отшествін изъ міра человъка. онъ будеть повторять

'ሃርስተስ : ወልደ : አንዚአብሔር : ሜሎስ : HE\$ድድ : አፈሐው : አሳት : ዘወጸነአ : አምአፈሀ፣ : ወለአም : ፀልቱ : ለሰብአ: አምዝንቱ : ሁለም: ይድንም : ዘንተ : ዘአንበለ : ይተወጸው : አፈሁ : በሞት : 'በው : ኢ.ዮቴ'ዘና' : ውልል'በ : ሞት : ወሶበ : ተ**ወ**ጽአ : ነፋሱ : አምሠጋሁ : ደበል : አሜኝ :: አዊኝ : **አዋን : አዋን :: ወደስ**ዶዶ : *∽ላ* አሃነተ : ጽልፉት : አው፫ወጀቱ : ምዕፊፈ : : መሰሐዓ\_ለ : • ምለ' : ተየረለሶ • ዘ ስም : ለሃነርስብስ : ወይምጽሉ : ወላ አ**ን**ም : ብርሃን : ወይቤልዋ : ለይአዊ : **វፈስ : 3**½ : **វፈስ :** ብርህት : ዘያበር'ቢ : አንዘ : ተብሊ : ሜሎስ : ወጋድ'3 :: ወድቤላ : *∽*ልአ'я : ዘያበረ : : በ'ልጦል : በእ : ዴኖሱ : ሂሐሰማ ወደወስደዋ : «ላሽሃነተ : ብርሃን : በፈሠሓ : ወበሐሤት : 3በ : ሀሎ : ፈግዔ: ወተደብ: ወከብጣበ : ሰራንድ : ወደልግናትው : መደምን : ከሚያ : በአንቲልሃ : አንዘ : ድብሉ : ቀለተላዊ : ቀተናዊ : በዝንቱ : ውል : ተብል : ተደ [ ለ ] ዘ : ሰ ለ ሣ : ሰ ዴ ቀ : ሰ ዴ ቀ **∞**ዋአ : ለ⊎ር : **ወ**በዝንቱ : ት⊱ብር : ውስተ: 'ቡብ'ባቡ: ለᢁርዒዊ: በዝንቱ: ቃል : ሶበ : ተ**ረ**ኢ : 'ሃስቲተ : 7ጾ : ተጣለ: ቀለላዊ: ቀተላዊ: ወበዝንቱ: ቃል : ፟፝ሖሴሮም : ለሕዝበ : ክርስተስ : ወኢተውርደም : ውስተ : 'ቡሃሬ : ወለአም: ኢፈቀደ: ምሕረተ: ለሰብአ: ወለሊያፉ : ጳጳሳት : ለቀሳውስት : ወለደ ያቀናት : ዘንተ : ቀለ : ጸሎት : ለአው : አአራረ : ወለበው : አራኢወ ረዴ : **ወ**ስተ : 'ቡሃኔ : ወኢ*ም*ኑሂ :: ወተፈጻም : ዝንቱ : አስምት : P.P. ግሎ : ለለወርዓ. : በርዓወ : ሰ/ዓ.P. :

сіе, пока не заключатся уста его смертію и не опечалить (?) его ангелъ смерти, когда выйлетъ душа изъ тела его, да скажеть: «Аминь. Awin. Awin. Awin!» И прогонятся ангелы мрака отъ 77 ангеловъ, да покоевъ не лжетъ (?) имя Христово. И приангелы света и скажуть АТТЬ сей душћ: «иди, душа свътлая, пребывавшая, говоря «Mēlos Gādēn». И скажеть ей ангелъ. находящійся съ нею: «ПОКЛОНИСЬ Творцу твоему». И помѣстять ее ангелы свѣта въ радости веселін туда, гаѣ слалость наслажденіе и бракъ небесный, и восхвалять Его небесные чины говоря: «Qalatalāwi, ради нея. Qatanāwi», симъ словомъ говоря: «Свять, Свять, Свять Троичный непобъдичый врагами!» И ты водворишься на бракт Жениха. И СПМЪ словомъ, когда увидишь немного лицо Его, скажи: «Qalalāwi. Qatalāwi». И Симъ СЛОВОМЪ спасаеть людей Христовыхъ и не даетъ имъ сойти ВЪ осужденіе, если не a хочетъ спасенія людимъ, даеть забыть cie C.10B0 архіереямъ **сика**даі патріархамъ, діаконамъ. Cie CJOBO молитвы если разум воть они, знають не сойдутъ осужденіе ВЪ никто.

Окончены сін имена. Да повторяєть каждый місяць при отвер-

ርአሶ : ወደሁቦ : አንዚአብሔር : 'ሲደና : በዕለተ : **ርናወ :** ሰ*ማ*ድ : አንዘ : ድብል : ሰቃለ : ምምሕሊ : **ወ**አም የእዜስ : ወሀብ'ቡ'በ : 'ቢ **ደ**ኝ : 'በ**ዶ** : አስጢ**ፈና**'ስ : ቀደጫ ሰ*ራ*ዓዕትP : ዘ'በሀJት'ি : ሎቱ : ዘ'ዓተ : አስማትP : በአደ : ₽4 : ወለማርPም : አም : በደብረ : ዘ**ድ**ቱ : በዕለቱ : ስንበት : ወለተ*ማ*ስ : ንብርየ : ዘ**ነ**መ ትኩ : ሉቱ : አ**ም**ድዓረ : ዘሐቁ : አያደሁ : 'በ⁄ዓሆም : ወሀብ'ቡ'በ : 'ሲዳኝ : በዕበድ'በ :: ወደሴ : ረድ'አ : አወ : አሜን : ለድዅን : አውድአዜስ : ወሀብነነል : ነቢዳኝ : ነነው : ኢድረድ : **ውስተ** : 'ቡሃራ : ለአው : ሀቀብ ነተ : ዘንተ : አስøተ : ለዐለው : ዓላው : አሜን:: **ወደ**ስንድ : ወደጠ*ጮ*ቅ : በ*ማ*ዋ : ዝንቱ : ጸሎት : ወኢትናንር : ምንተչ : ዕድንሠአ : የህንሁ : ወደም : **ለወ**ልደ : **እንዚ**ልብሔር!:ዕቀብ:ዝ3ተ:ወተሐ**₽**: **ለ**ያለ**፦ : ዓለ፦ : አ**ሜን :: በአሉ : አስማቲ'በ : አደሜሪ : አምካሌ : W.) : **ወ**ሃፈስ : ለንብር'በ : ወልድ : P'ሐ'3ስ : ወ*~*ስለ : ጸሐፈሁ : **ወ**ልደ : 'ቢደ'ኝ :: ለለ**ርዓወ** : ሰ⁄ዓይ : ድንሎ : አው : <u> ፲</u>ለጵን-ሜ : ወኔው : ፫ለ<u>ው</u>ቅሎት : ወአው : ፲፬፱ላቱናህህ : ወአው : ቦተ : ወአው : ፲ለሐምሌ : በአሌኝ : ዕለድት : አምራት : ጸለ : ዘንተ : ጸሎተ: ወተረክብ: ሀቢቦ: በቀላኔተ 🔆 стін (?) небесь и да говорить ученикъ въ церкви, и да сядетъ у подножія табота, преклонивъ главу свою, и дасть ему Богь завыть въ день отверстія небесъ, говоря голосомъ его учителя: «отнынъ даю Я тебь завыть, какъ Стефану, Моему первомученику, коему Я открыль сін имена Мон чрезь птицу, и Марін, Матери Моей на Горф Елеонской въ день субботній, и Оом'ь, рабу Моему, которому я открыль послѣ того, какъ совлекли съ него кожу; такъ подобно имъ, даю Я завътъ и тебъ, возвышая тебя». И скажеть ученикъ: «ей, аминь, да будеть! Отсель ты даль мив завыть, да не сойду въ осуждение если сохраню сін имена во вѣки вѣковъ. Аминь». И да поклонится, и да окропится водой сей модитвы, да не говорить ничего и приметь тёло и кровь Сына Божія. Храни сіе, п въки въковъ. живъ будешь BO Аминь. Сими вменами Твоими спаск меня оть искушенія тыа и души, раба Твоего Вальда-Іоханнеса съ писавшимъ для него Вальла-Киланомъ. При отверстіи небесь повторяй: въ 3 эпагоменъ, 20-го текемта, 12-го техсаса, 27-го магабита, 18-го генбота, 10-го хамлэ — въ сін в'ядомые дни молись сею молитвою, и получишь великую пользу.

Этотъ нескладный и мало вразумительный тексть, выдаваемый за откровеніе Апостолу Оом'є и Богоматери, им'єсть назначеніемъ сод'єйствовать при помощи магическихъ именъ поб'єд'є надъ злой силой въ сей жизни и въ будущей. О Веліаліє, его непослуппанія, богоборствіє и пязверже-

ніи неоднократно пов'єствують апокрифы, дошедшіе до насъ на зеіопскомъ языкѣ, особенно Вознесеніе Исаін и Чудеса Св. Троицы, Последній, дошедшій въ одной рукониси Берлинской библіотеки и разобранный нами<sup>1</sup>, даже содержить повъствование о нежелании Веліала поклониться «перстному» Адаму 2, о чемъ упоминается и въ данномъ текств. Ниже мы приведемъ сказаніе изъ другого извода «Чудесь св. Троицы», гдѣ оно изложено иначе. Что касается 500 тыс. огненныхъ узь Веліала, то о нихъ неоднократно упоминають магическіе свитки <sup>3</sup> и магическія приписки въ книгахъ. Приводимъ, напр. текстъ въ свиткъ, принадлежащемъ акад. О. И. Успенскому.

Свитокъ этотъ, пріобрѣтенный въ Константинополѣ, 178 × 10,2 см., писанъ въ одинъ столбецъ, новымъ тщательнымъ письмомъ XIX в. Содержаніе его довольно обычное — большую часть его занимаютъ извѣстные тексты о Сѣти Соломоновой и о Тиверіадскомъ морѣ (Ṣalota Nadarā) 4; интересными особенностями являются своеобразное крупное воспроизводимое здѣсь изображеніе Архангела съ мечемъ, въ самомъ началѣ, исполненное черной



<sup>1</sup> XB 1, 298-324.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Стр. 306. Относительно имени Gādēn ср. «Gād.» въ житін Филиппа Дабралибаносскаго. См. наши «Изсафдеванія въ области агіологическихъ источниковт», 379.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cm. Worrell, Studien zum abessinischen Zauberwesen, ZA XXIV, 62, 87. 90, XXV, 99, 111.

<sup>4</sup> См. нашу статью въ Сборник въ честь гр. Уваровой «Абиссинские магические свитки», 181 и 194.

Христіанскій Востовъ.

и красной красками, и затёмъ, среди мелкихъ магическихъ текстовъ, помъщенныхъ между двумя упомянутыми сказаніями, слъдующее заклинаніе:

በስም: HPሐF: በታሕተ: ሰማይ:
Hአንበለ: ስም: ለአንዚአን: ኢየሱስ:
'ክርስተስ: ጋሄን: Hተረል,: በሀይን:
ጠባይካ: አሳታዊ: ተለሰር: ይቤለ'ነ:
ቃለ: አንዚአብሔር: ነነም: ኢትዮሴ።
'አበ: አፋሱ: ወሀጋሁ: ሊተ: ንብርነ:
Hአሰር: ለቤልሆር: በ፩፻፻፫ስናስል:
'አሳት: ስን፡ን ማረ: አሳት:...

Во имя живущаго подъ небомъ, безъ (?) имени Господа нашего Іисуса Христа, демонъ, видящій окомъ стихіи огненной, будь связанъ, говоритъ тебѣ гласъ Божій, да не приближаешься къ душѣ и тѣлу меня, раба Твоего (sic!) и. р. Связавшій Бельхора 500 тыс. цѣпей изъ seguanter¹ огня...

Далье слъдуеть рядъ магическихъ именъ, а затьмъ подобная же формула обращается къ тремъ демонамъ, изъ которыхъ первый видить окомъ стихіи земной, второй — воздушной, третій — водной; такимъ образомъ заклинаніе обращено ко всьмъ четыремъ стихіямъ.

Въ иной связи встръчаемъ мы упоминаніе о томъ же Веліаль въ магической припискт на Псалтири, находящейся въ частномъ владъніи въ Петроградъ. Испорченный текстъ можеть быть переведенъ приблизительно такъ:

«Господи мой, Інсусе Христе, Сыпе Бога живаго, открывшій Соломону премудрость отъ четырехъ угловъ земли! Да не сокроеть меня земля отъ груди (?) своей. Какъ угодно сердцу моему, я пройду среди Катагі и вязателя (Авагі), говоря: «да будуть очи сердца ихъ темны, руки и ноги ихъ связаны. Јап (трижды), Атрајап (трижды). Силою сихъ Ты связалъ Беріала врага 500 тыс. цѣпей изъ seguanter огня; такъ свяжи Катагі и вязателя и Кеманья, татя, Боже мой, Господи мой, спаси меня отъ оружія поражающаго, отъ метанія копья, отъ ... жезла, отъ стрѣлы горячія».

## III. Новая рукопись Чудесъ Св. Троицы.

Три года тому назадъ нашъ представитель въ Абиссиній Б. А. Чемерзинъ предоставиль въ мое распоряженіе привезенную имъ рукопись новаго письма, едва ли не XX в., содержащую на 75 небольшихъ листахъ Нь : УСС : (18:11,4:11: 5.35) З. Д.8: Т. А.: (10) : КУУЛУ:

<sup>1</sup> Ср. выше, стр. 75.

\*Повъсть о Нихъ (объ Отцъ, Сынъ и Св. Духъ), которую писаніемъ мы не могли бы окончить безъ помощи Божіей, повъдая славословіе Троицъ, для которыхъ педостаточно земли и неба». Тексть распадается на семь отдъловъ. Въ каждомъ изъ нихъ прежде всего повъствуется о «чудъ», затъмъ идутъ длинпыя, иногда риомованныя славословія, начинающіяся съ «Salām» или Sebhat, или «Прибъгаю» и т. п. Изъ семи «Чудесъ» три тожественныхъ съ напечатанными нами по рукописи Азіатскаго музея 1; изъ остальныхъ сообщаемъ слъдующее, насколько вообще возможенъ переводъ этого крайне неисправнаго текста.

Послѣ вступительныхъ фразъ о единствѣ Св. Троицы, почти тожественныхъ съ находящимися въ берлинской рукописи<sup>в</sup>, слѣдуетъ краткое повѣствованіе о твореніи и паденіи сатаны.

«Рекли Отецъ, Сынъ и Св. Духъ вкупъ: «сотворимъ человъка по образу Нашему и по подобію Нашему». И положили Они число твореній восемь (sic!) въ день единыя отъ субботы, и сотворили свъть и мракъ, воду и прахъ, вътеръ и огонь и положили четыре чина Ангеловъ. И Ангелы были Василій (sic!). Они собрались и покрыль ихъ мракъ. Они говорили между собою: «кто создаль насъ? И кто Господь нашъ?» Воззръль Діаволь на Ангеловъ сюду и сюду — онъ былъ большій. И отвістиль этоть ангель и сказалъ: «я — вашъ создатель и вашъ господь и вашъ творецъ». И всталь ангель по имени Гавріиль, и воскликнуль: «будемь стоять, каждый по существу своему, въ въръ нашей, не върь, соборъ ангельской, этому ангелу». И тотчасъ открылся свъть Троицы, когда Херувимы и Серафимы принесли престоль, и сказаль Свёть міра. Тогда разрушена была власть Діавола и связаны были руки его ценью огненною, удалилась его одежда света и... одежда мрака, и пошель на него огненный дождь, и познано было царство Тронцы, и вселился въ сердце его страхъ. И повелъть ангеламъ уйти отъ него, и они поряцали его, говоря: «иди, проклятый отъ насъ». И сказалъ сей проклятый: «Вы — господа мои; у Васъ нътъ милости». И отвътили Отецъ и Сынъ и Св. Духъ: «ей, у насъ нътъ къ тебъ милости». И сказалъ Имъ сей ангелъ: «пе опечаливаете ли Вы полноту (?), когда я одинъ выхожу изъ цѣлаго чина?» И сказалъ ему Отецъ и Сыпъ и Св. Духъ: «Мы не опечаливаемъ тебя, грабившаго Наше царство: тк, кто върчеть въ слово твое,

<sup>1</sup> Nº 40. Cm. XB I, 321-4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> XB I, 300.

да идуть съ тобою... Сван въ преисподней; пищей твоей да будеть возженіе огня». И быль онь низвергнуть въ глубину. И прокляль его Отець и Сынъ и Св. Духъ: «гдъ написано (?) имя Напис, не приближайся; присные твон ангелы да идутъ и поражають главу духа твоего; убъжище твое да будеть камень кремневый и пища — кипівніе огня, путь твой да будеть посланъ огнемъ, съдалище твое да будеть огненное колесо». И когда было такъ сказано, онъ ущелъ со своими присными и вощелъ во вибстилище огня, и кругъ дома его быль огонь. Возэрвлъ онъ и сказалъ: ....«я буду сидъть съ моими присными, какъ прежде сидъль со всеми ангелами; я устрою входъ къ моему съдалищу и буду бесъдовать съ Отцомъ и Сыномъ и Св. Духомъ; принесу славословія Отцу и воцарюсь съ Нинъ. Онъ возлюбить меня. На срътение мое выйдеть Сынъ съ ангелами: я ... съ Нимъ и сниму завъсу съ очей Его. Онъ посадить меня одесную Себя, и я сяду на спину Отца и возьму в'янецъ съ главы Сына и ув'янчаюсь в'янцомъ св'ята оть Духа Святаго.... И сказали Отецъ и Сынъ и Св. Духъ, да будеть во веки вековъ. Аминь».

Разсказъ о низверженіи Сатаны — совершенно отличный отъ переданнаго въ берлинской рукописи и не во всёхъ своихъ частяхъ, особенно въ послёдней, вразумительный. Нелёпо и происхожденіе этого варіанта сказанія о гордынё діавола бывшей причиной его паденія.

Следующія два сказанія представляють варіанты установленія празд-

«Въ день онъ вошли Отецъ и Сынъ и Св. Духъ и возскли на престолахъ Своихъ, и воззркли сюду и сюду и увидали сей день. Рекъ Отецъ: «се естъ праздникъ Мой и праздникъ Сына Моего и праздникъ Духа Святаго, Кто почитаетъ его, подобно тому не будетъ (никто) почитаться (?); у него не будетъ печали; на небк и на землю будетъ покой, на тверди небесной — радость; (ибо) сей день честенъ и святъ, онъ — возстаніе. Продолжится время жизни (почитающаго его), а въ часъ смерти его Мы придемъ къ нему за 7 дней до его преставленія и очистимъ гръхи его. Вы, люди неразумные сердцемъ, говорите сіе, да будете рода Нашего и унаслъдуете царство Наше. «И когда отойдетъ духъ вашъ», рекъ Отецъ, «Я явлюсь и понесу его на Себю и дамъ ему въ наслъдіе царство Мое и сниму вънецъ съ главы Моей, и будеть онъ равенъ Мнѣ во въки въковъ. Аминь».

«Въ день онъ вошли на твердь Отецъ и Сынъ и Св. Духъ и отверзли уста свои и рекли: «да слушаютъ всъ народы! Каждый мъсяцъ да будетъ день праздника Нашего, какъ ссть день Воскресенія, приходящій каждый

годъ. Совершайте Wajzēma, говоря: «Гдъ ссть бытіе ваше» до конца?» И святые, услыхавъ сей законъ, собрались въ монастыряхъ своихъ, и пустынники, собравшись, сотворили праздникъ въ одномъ мъстъ. И они разсмотръли и согласились между собою и затъмъ совершили литургію и пошли въ маста свои. Потомъ Ангелы, собравшись на тверди, устроили веселе въ радости въ день сей. И Мы сойдемъ съ высоты престола Нашего и снидемъ во адъ и возведемъ души гръщниковь, когорые на землъ свободно (?) творили зло, и выведемъ ихъ въ сей день праздинка. И они будуть играть и веселиться. И возжелають его гръщники, говоря: «сей праздникъ Отца и Сына и Св. Духа—вино (?) для насъ, да взойдемъ имъ изъ рва преисподняго». И паки рекли Отепъ и Сынъ и Св. Духъ: «въ день праздника Нашего безъ поста творите пасху, какъ во едину отъ субботь. Вкуппайте жайбы, а если у васъ не будеть нищи-вкущайте несокъ и нейге воду. Если вы этоть песокъ сдълаете пищей, Мы дадимъ вамъ досгойное воздаяние въ царстви небесномь, а кто хочеть нищи, получите. Если будеть недостатокь въ достоянін для совершенія памяги Нашей, да дасть чистую воду и будеть равенъ в войдеть вы обитель небесную прекрасную, и не скончается и не пройдеть радость его». И такъ сказавъ, ушли три Владыки въ Герусалимъ небесный, весь облеченный въ ... огненный. — Конецъ сей главы во въки въковъ Аминь».

Первый изъ этихъ двухъ текстовъ — варіантъ установленія перваго дня, параллельный пом'єщенному въ берлинской рукописи въ самомъ начал'є пов'єствованія о твореніи 1. Второй представляеть н'єчто новое и говорить объ установленіи ежем'єсячнаго праздника въ честь Св. Троицы въ дух'є евставіанъ, которые, сл'єдуя завіту учителя, посл'єдовательно проводили равенство Пятидесятницы и Пасхи 2. Ежем'єсячные праздники, не чуждые коптской церкви и столь привившіеся въ эвіопской, узаконены, какъ изв'єстно, Зара-Якобомъ для дней въ честь Богоматери и Арх. Михаила 3. Изъ людольфовыхъ святцевъ мы знаемъ еще, что ежем'єсячно праздновались день Авраама, Исаака и Іакова и Рождество. Мы вид'єли изъ житій современниковъ Зара-Якоба, что его м'єропріятіе нашло себ'є развитіе и что уже въ его время вводится ежем'єсячное празднованіе Страстей и Воскресенія Христова 4. Нашъ тексть, въ связи можеть быть съ житіемъ Бецу-Ам-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> XB I, 300-1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См. наши Изследованія въ области агіологических в источниковъ ист. Эсіонія 163—4. ХВр. XI (1904), 827—832.

<sup>3</sup> Dillmann, Zur Regierung... Zar'a Jacob., 50.

<sup>4</sup> Наши Изследованія, 223.

лака<sup>1</sup>, устанавливаетъ тоже для дня въ честь Св. Троицы. Что этоть ежемъсячный праздникъ существуетъ и по настоящее время, можно видъть изътого же цъннаго перечия праздниковъ въ книги Булатовича<sup>2</sup> (нынъ iером. Анатолія), который уже два раза подтвердилъ памъ<sup>3</sup> извъстія аналогичнаго памятника.

Б. Тураевъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> BBp XI, 373-6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Отъ Энтото до р. Баро 168, гдв «праздникъ Св. Троины указанъ подъ 7-мъ числомъ въ 5 мёсяцахъ; и другіе, завёдомо ежемёсячные праздники также показаны не подъ всёми мёсяцами.

<sup>3</sup> Наши Изследованія, 223.

## Разныя извъстія и замътки.

— Къ возрожевеню прузинской перкоп. 12-го марта текущаго года грузинская церковь провозгласила въ первопрестольной Михетъ возстановленіе былой своей свободы. Опредъливь затъмъ, въ согласіи съ послъдовавнимъ въ пасхальные дни постановленіемъ Временнаго Правительства, свое мъсто въ Россійскомъ государствъ, грузинская церковь въ сентябръ возглавилась избраннымъ на помъстномъ соборъ патріархомъ въ лицъ извъстнаго епископа Киріона, нынъ католикоса всся Грузіи Киріона ІІ. Внѣшнія обстоятельства не дали событію несленской церковной жизпи протечь въ путяхъ общей безоблачной радости какъ живому свидътельству того, что нъть смерти въ духовномъ человъчествъ, что гибнеть матеріальный тлънъ.

"Христіанскій Востокъ" прив'втствуетъ отъ глубины своего уб'єжденія въ неугасимости и творческой мощи восточной культуры и по силъ научныхъ интересовъ, вызвавшихъ въ жизнь его самого, все то свътлое, что лежитъ въ основъ происходящаго на нашихъ глазахъ въ духовной жизни Грузіи --наступающаго воскресенья изъ мертвыхъ грузинской церкви. Пока липіь первый шагь къ этому воскресенью — работа надъ обезпечениемъ за нею мірскихъ свободъ. «Христіанскій Востокъ» выражаетъ горячее пожеданіе, чтобы, по закрѣпленіп гражданскихъ формъ свободы, возгождающаяся церковь Христіанскаго Востока со славнымъ за все время ен исторически безспорнаго своеглавія пропільня явилась, свяго огражденная отъ всякой преходящей мути, воскресительницею того зав'ьта Любви, исканія В'ьчюй Правды и Ея раскрытія ближнимь, — всего того св'єтлаго, что, к'ємъ бы и какъ бы оно ни забывалось, лежить въ основ'в настоящаго событія, им'ьющаго, при сохраненій грузинскимъ народомъ преемственности историческаго пути развитія развернуться въ д'Ействительное духовное торжество христіанской церкви вообще и христіанскаго Востока въ частности.

— Изъ современной арабской литературы. Настоящая замътка вызвана небольшой книжкой, какъ будто не имъющей отношения къ нашему научному органу, ибо тема—современная въ буквальномъ смысть, современная поэзія, современное литературное творчество, а работа на эту тему, принадлежащая перу нашего ученаго И. Ю. Крачковскаго, озаглавлена «Огни одиннадцатая книга Аминъ Рейханп современная арабская литература». Однако мы ни въ моментъ возникновенія «Христіанскаго Востока», ни теперь, когда полны сознанія, что не

удалось пока его страницы довести до охвата реальныхъ предъловъ культурной жизни христіанскаго Востока въ прошломъ и настоящемъ, не переставали думать, что органъ, издаваемый Академіею Наукъ, считать ли его лишь серіею. какъ онъ и именуется, или признавать въ немъ также средство для болъс живого обм'вна мыслей по текущимъ въ опредвленномъ направленіи работамъ, вовсе не является ни спеціально богословскимъ, ни тамъ менае перковнымъ или конфессіональнымъ, ни даже спеціально археологическимъ. Если въ нашемъ изланія избытокъ археологіи, то причина та же, отъ чего въ немъ больше появляется статей по Арменіи и Грузіи, чёмъ по остальнымъ странамъ христіанскаго Востока: больше у насъ пока работниковъ по описательной вещественной археодогія и по въроисповъдно освъщаемой исторіи перкви, чьмъ по общей духовной культуръ и свободно выясняемой исторіи редигій въ ихъ положительныхъ взаимоотношеніяхъ, и больше пока работниковъ по болье близкимъ Россіи христіанскимъ народамъ. Быть можеть, такъ и наллежить въ нашемъ органъ-улълять больше мъста матеріаламъ и работамъ, посвященнымъ частямъ Россіи или сопредъльнымь съ Россією. Однако серія, какъ настойчиво повторяется пока, допустимъ, липь декларативно на обложкъ, посвящена «изученію христіанской культуры народовъ Азін и Афраки», и тамъ, гл'ь восточнохристіанскіе народы еще живы и стремятся къ еще большему утвержденію своей новой жизни, отметать современность такъ же не входить въ нашу программу, какъ считать чуждыми намъ матеріалами все до-христіанское и не-христіанское вообще, поскольку мы въ нихъ находимъ или можемъ найти опору для изученія христіанской культуры занимающих насъ народовъ въ самомь широкомъ жизненномъ ея попиманіи. Потому-то намъ чрезвычайно ин гересно отмітить, что, если книжный «Христіанскій Востокь» хранить молчаніе пока по доброй части предмета его задачь, то реальный христіанскій Востокъ не только и нынъ живъ своей особой культурной жизнью на всемъ протяжении его гранецъ, но направляетъ свое творчество на сродные вопросы, снова выбивается на путь самостоятельнаго мышленія сродными путями, и ему приходится работать въ сродной общественной обстановкъ.

Такъ въ арабской средъ въ Сиріи, пропитанной неоспоримыми пережитками христіанства, ставятся и такъ или иначе ръшаются тъ же крупныя проблемы, что въ христіанскомъ грузинскомъ или въ христіанскомъ армянскомъ народъ. Освъдомленіемъ яркимъ именно по этой части и дорога намъ книжка И. Ю. Крачко вскаго, и она должна бытъ дорога для постоянныхъ читателей «Христіанскаго Востока». Хорошо извъстно, какъ ревниво относятся и армяне, и грузины къ постановкъ мірового вопроса о синтезъ Востока и Запада: «это они только», думаетъ каждый изъ этихъ христіанскихъ народовъ, «въ которыхъ осуществляется сліяніе Востока съ Западомъ». И то же самое мы наблюдаемъ однако въ Сиріи у арабовъ: «Роль Рейхани можно характеризовать», пишетъ И. Ю. Крачковскій (стр. 11), «какъ расширеніе рамокъ обычнаго въ современной арабской литературъ матеріала до предъловъ міровыхъ вопросовъ, какъ понытку объединенія двухъ противоположностей, которыми въ ходячемъ представленіи является Востокъ и Западъ».

Вь подробностяхь любопытно отм'втить «разцвыть ново-арабской литературы посл'в 50-хъ годовъ прошлаго стольтія» въ связи «именно съ эмиграціей, первоначально только въ ближайшую страну — Египеть изъ Сиріи», впосл'єдствіи — «въ Америку» (п. с., стр. 12—13). Изв'єство, какое громадное

значеніе им'єли (и, несомн'янно, продолжають им'єть) на развитіе армянской литературы эмиграціи и вообще эмигранты.

Отроки, которыми характеризуеть И. Ю. Крачковскій языкъ Рейхани (ц. с., стр. 18), съ бъглой оцънкой арабской критики на родинъ, думается мнъ, съ пользой могли бы быть прочитаны въ Сиріи, а одно время, отчасти, пожалуй, и нынъ mutatis mutandis и въ армянскихъ литературныхъ кругахъ. У грузинъ возникновеніе современнаго литературнаго языка находится въ тъсной преемственной связи съ развитіемъ свътской изящной литературы еще въ древности, съ XII—XIII въковъ, на особомъ языкъ. Еще тогда грузинскій письменный языкъ былъ не обновленъ лишь струей народной ръчи, сближеніемъ съ нею — это дълалось и раньше, — но перевоплощенъ, на основъ опредъленнаго говора, въ живую литературную ръчь, дътище народной среды и могучее орудіе общенія въ самыхъ широкихъ пародныхъ слояхъ. Вообще здъсь дъло обстоитъ иначе.

Сами произведенія (стр. 29—129) арабскаго писателя, гдѣ со статьями и рѣчами, въ числѣ ихъ и о Вольтерѣ и о Толстомъ, помѣщены и стихотворенія въ прозѣ, представляютъ интересъ для чисто литературныхъ сопоставленій и параллелей, требующихъ спеціальной работы.

Для насъ представило бы особую и культурно-историческую, и жизненную цівность разсмотрівніе вопроса о взаимодійствін христіанскаго и мусульманскаго культурныхъ теченій въ двухъ различныхъ условіяхъ: во-первыхъ, когда это взаимодъйствие происходить въ одной національной средъ, какъ, напр., въ арабской — въ Сиріи; во-вторыхъ, когда оно совершается въ многонародной сред'ь, гд в каждый народъ свое національное самоопред'вленіе неразрывно связываеть лишь съ одной или христіанской или мусульманской культурой, какъ на Кавказъ. Въ арабской общественности и современной рядомъ сь вліяніемъ христіанъ на мусульманъ замістно обратное воздійствіе мусульманскихъ духовныхъ интересовъ на духовные интересы вообще арабской среды, и это сказывается прежде всего во вниманія образованнаго общества въ Сирін къ этическимъ темамъ и выведенію религіозныхъ вопросовъ изъ тесныхъ рамокъ конфессиональныхъ интересовъ въ область философіи и общественной этики. Въ кавказской средъ мусульманская мысль, не нашедшая еще общаго языка съ христіанскими культурными теченіями Кавказа, ни сама не чувствуетъ особаго творческаго подъема, ни въ отношеніи духовной жизни христіанскихъ народовъ-согражданъ на Кавказѣ не проявляеть той силы оплодотворенія, въ которой ей не можеть быть отказано по существу, а также исторически. Именно на Кавказ в имъются историческія традиціи для нахожденія такого общаго языка не только между грузинами-христіанами и мусульманами персами — въ поэзін и свътской литературъ, но и между армянами-христіанами и мусульманами какъ персами, такъ турками-сельджуками — въ свътской поэзіи и свътской или гражданской архитектуръ. Конечно, сейчасъ дъло давно-минувшихъ дней то, что было въ Арменіи въ эпоху разцвіта Ани и поздніве или въ Грузін, собственно въ ея отрызкі — въ Мескін — въ эпоху Шоты изъ Рустава, если имбетъ основаніе и историческое оправданіе моя гипотеза о происхожденін его творенія (Грузинская поэма «Витязь въ барсовой шкурѣ» Шоты изъ Рустава и новая культурно-историческая проблема, ИАН, 1917, стр. 415-446, 475-506), но въ томъ пропломъ, по существу отнюдь не проблематичномъ, много поучительнаго для настоящаго Казказа, далеко не стоящаго на высотв призванія или требованій момента. Нынів въ странів, какъ извівстно, нівть

общаго языка не только у мусульманскаго культурнаго теченія съ христіанскими, но и у христіанскихъ — другъ съ другомъ.

H. M.

— Къ этимологіи названій «Мигета» и «Цийамур-и». (Изъ лексическиль матеріаловь по грузинскимь говорамь). Въ доклад'в на тему «Въ поискахъ Страбоновой Севсаморы (къ вопросу о древне-грузинскихъ м'встообитаніяхъ)», прочитанномъ въ зас'вданіи Кавказскаго Отд'вленія Московскаго Археологическаго Общества 18 октября 1916 года , я, между прочимъ, касался этимологіи названія «Цицамур-и» (Уъбъдбы), гезр. «Севсамора» (Σιυσάμορα), причемъ по этому вопросу мною, по приведеніи соотв'втствующей литературы предмета, было высказано сл'вдующее: «Очень можеть быть, что въ основ'в названія Уъбъдбы Дийамур-и им'вемъ терминъ, оставленный въ вид'в сл'вда при движеніи яфетидовъ по Арагвскому ущелью, и вскрыть его, на мой взглядъ, было бы возможно не иначе, какъ въ одномъ пзъ горскихъ говоровъ грузинскаго (картскаго) языка».

Докладъ мой вызвалъ нѣкоторый откликъ въ мѣстной (тифлисской) прессѣ. Въ одной изъ замѣтокъ, посвященныхъ этому докладу, авторъ ея, г. Брегвадзе, счелъ нужнымъ сдѣлать отъ себя нѣкоторыя дополненія къ сообщеннымъ мною матеріаламъ по вопросу объ этимологіи названія «Цицамур-и»<sup>2</sup>. Независимо отъ означенной замѣтки, г. Брегвадзе любезно предоставилъ въ мое распоряженіе всѣ, имѣвшіеся у него, матеріалы по тому-же вопросу. Въ связи съ матеріалами о «Цицамур-и», г. Брегвадзе предоставилъ также аналогичные матеріалы по вопросу о названіи сосѣдняго съ «Цицамур-и» города «Мцхета» (Звъз»).

Всь эти матеріалы, собственно говоря, и легли въ основу слъдующаго изложенія.

I. Въ Имеріи, по словамъ г. Брегвадзе, до настоящаго времени употребляются глагольныя формы объективнаго строя (отъ მცხეთ) мисетеба):

11.111:

и т. п.

Однако, спрашивается: въ какихъ случаяхъ употребляется этотъ глаголъ? Представъте себъ, говорить г. Брегвадзе, что босые ребята отправляются въ лъсъ за грибами; вдругъ ихъ ноги наступають на какой-то мягкій и слизкій предметь, и, къ ихъ ужасу, предметь этотъ оказывается не чъмъ либо инымъ, какъ змъей; въ тотъ моментъ, само собой разумъется, неминуемъ страхъ. И если иъчто подобное случается въ присутствіи кого либо, послъдній, если только онъ — имерецъ, непремънно спросить:

Изъ устъ имерца можно также услышать такого рода предложения:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Докладъ печатается въ Извъстіяхъ Кавказскаго Отдъла Русскаго Географическаго Общества (т. XXV, 1917 г., вып. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Гермогенъ Брегвадзе, доба добадов, газ. водобождать, 1916 г. № 244.

«იმისთანა მცხეთა შენს მცერს, მე რომ მამიჩემის სიკვლილის გაგებაზე მემცხეთა».

«იმისთანა მცხეთა შენს მცერს, ჩემ სახლს რომ ცეცხლი მეეკილა, მე მაშინ მემცხეთა».

«იმისთანა მცხეთა შენს მცერს, მე რომ ზარბაზნის ცყვიამ თავზე გალმომიარა, მე მაშინ მემცხეთა».

ოთუ პიჭი ვყოფილგარ, გამცხეთებ მე იმას სანახავ (sic), თვარა დალეწოს კალო ჩემს თავზე».

Bo вскхъ этихъ предложеніяхъ налицо термины <sup>в</sup>ცხეთ михета (сущ.) п പ്രൂപ്പൂർ михетеба (глаг.).

И отсюда, по мевнію г. Брегвадзе, слідуеть прійти къ тому заключенію, что слово вобом михета означаеть неожиданное, необыкновенное и потрясающе дійствующее явленіе, каковымъ, по его словамъ, и представлялась, въглазахъ непріятеля, твердыня твердынь Грузіи — Михета или Михетъ , когда къ ней приближалось непріятельское войско.

Кстати, не мѣшало бы отмѣтить, что у В. Беридзе ცხეთება (მ-ცხეთება) объяснено слѣдующимъ образомъ: «ർംლზე გაოცება, გულის შეწუხება; მემცხეთა — გულბ მეცა, მეოცა» <sup>2</sup>; т. е. сильное удивленіе, волненіе (обморокъ); «мемихе́та» — меня поразило, удивило.

II. Какъ извъстно изъ свидътельства Страбона (Geographica, кн. XI, гл. III, § 5), городъ Севсамора или Цицамур-и былъ расположенъ на скалъ.

И теперь, по словамъ г. Брегвадзе, въ Имеріи и Рачт неприступную скалу называютъ додо за мицабо з.

«നിവ്യതന പ്രവാദ് പ്രാക്ക പ്രാക്കു പ്രാക്കു ( ക്രിപ്പോത്രി) പ്രാക്ക് പ്രാക്കി പ്രാക്ക് പ്രാക് പ്രാക്ക് പ്രാക് പ്രാക്ക് പ്രാക്ക് പ്രാക്ക് പ്രാക്ക് പ്രാക്ക് പ്രാക്ക് പ്രാക്ക് പ്രാക്ക് പ്രാക്ക് പ്രാക് പ്രാക് പ്രാക് പ്രാക് പ്രാക്ക് പ്രാക്ക്

Когда на «цицабо» нътъ ни растительности, ни гольппей, т. е. скала черезчуръ повисла и совершенно оголена, то говорятъ:

Если же термину вово и инцабо желають придать форму множественности, то говорять წროაპები иріапеб-и; такъ что წროაპები иріапеб-и равносильно тому, что сказать воводо инцабоеб-и.

Если же, наконецъ, гора отличается черезчуръ отвъсными и оголенными склонами или, что то-же, «цицабо»-ами («цріап»-ами), то такую гору называють убудубо цицамур-и или убудубом цицамур-мта, т. е. «цицамур-гора».

И если древній городъ Цицамур-и (Севсамора) на самомъ дѣлѣ былъ расположенъ на «цицамуро»-образной горѣ, въ такомъ случаѣ, по миѣнію г. Брегвадзе, необходимо прійти къ тому заключенію, что свое названіе городъ этотъ получилъ отъ того, что расположенъ былъ на скалѣ, которая представляла со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> О происхожденіи названія «Михета» см.: Н. Марръ, Исторія термина «абхазъ», ИАН, 1912, стр. 704 и прим. 5 тамъ-же; Н. Марръ, Къ исторіи передвиженія яфетических в пародовъ съ юга на съверъ Кавказа, ИАН, 1916, стр. 1400 и прим. 2 тамъ-же.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> В. Беридзе, Грузинскій (картскій) глоссарій по имерскому и рачинскому говорамъ, МЯЯ, VI (Пгр 1912), s. v.

<sup>3</sup> Терминъ этоть употребителенъ также вь другихь говорахъ грузинскаго языка [ктироисхожденію слова см. Н. Марръ, Халдская клинообразная надпись изъ села Леска Ванскаго округа, ИАН, 1915, стр. 1783. Для поддержки предполагаемаго сопоставленія  $g \circ g^{(3)} \rightarrow \mathring{\partial} 1$ -  $\mathring{\partial}$ аво (<\* $\mathring{\partial}$ идато) съ формальной стороны можно еще прибавить, что исходный гласный -о вы немъ есть остатокъ окончанія мн. числа -ог; къ паденію г въ пауэѣ ср.  $\mathring{\partial}$ ь  $\mathring{\partial}$  фо (<  $\mathring{\partial}$ ог), мн. ч.  $\mathring{\partial}$ ь  $\mathring{\partial}$ ь  $\mathring{\partial}$ ог-ев-1,—слѣдовательно, полная форма слова  $\mathring{\partial}_{G} g^{(3)} = \mathring{\partial} \mathring{\partial} 2$  форг-ев-1,—слѣдовательно, полная форма слова  $\mathring{\partial}_{G} G^{(3)} = \mathring{\partial} 3$ 

бою «цицамур-и», т. е. гору, характеризующуюся очень отв'всными и совершенно оголенными склонами 1.

Этимъ же терминомъ წიწამერი йийамур-и, по словамъ г. Брегвадзе, было названо то желъзное приспособление, которое мъстные жители (т. е. имерцы и рачинцы) издавна прибивають къ лаптямъ, благодаря чему они и получають возможность, карабкаясь, взбираться на «цицамуро»-образную гору. Это замъчание г. Брегвадзе, по справедливости говоря, заслуживаеть самаго серьезнаго внимания. Въ самомъ дълъ, согласно И. Чкония წიწამერი означаеть წრიპი (წრаза). Л. М.-Б), რკინის ფეხსაცმელი მთებში სასიარულოთ<sup>2</sup>, т. е. коньки, желъзная обувь, предназначенная для хождения по горамъ. Слъдовательно, синонимомъ წიწამერი йийамур-и, въ смыслъ обуви, является также терминъ წრიპი йріап-и.

Таковы толкованія географических названій «Михета» и «Цицамур-и», выставляемыя г. Брегвадзе на основаніи данных имерскаго и рачинскаго говоровъ грузинскаго (картскаго) языка. Толкованія эти, конечно, далеки отъ истины; тімпь не менье я считаю полезнымъ ихъ опубликованіе, такъ какъ они попутно вскрывають интересный лексическій матеріаль по живой грузинской річи.

Л. Меликсеть-Беновъ.

— Никимы Стифата, іеромонаха Студійскаю, «Опроверженіе армянской ереси» (грузинская версія). Въ сборникахъ догматико-полемическаго содержанія, существующихъ на грузинскомъ языкѣ, видное мѣсто занимають вообще противоармянскія произведенія Өеодора Абу-Куры, впископа Харранскаго, и Никиты Стифата, іеромонаха Студійскаго, — каковыя произведенія переведены съ греческаго на грузинскій языкъ, судя по всѣмъ даннымъ, въ XI столѣтів Арсеніемъ Икалѣойскимъ (прот. Корн. Кекелидзе, Грузинская версія арабскаго житія св. Іоанна Дамаскина, XB, III, 1914, стр. 139—141). Эти произведенія за послѣднее время и составляли предметь моего изученія. Но такъ какъ въ первую очередь мною намѣчены къ изданію лишь противоармянскія произведенія Абу-Куры Харранскаго, кстати сказать уже приготовленныя къ печати, изданіе же аналогичныхъ произведеній Накиты Стифата возможно что нѣсколько запоздаєть, то я и счель небезынтереснымъ представить краткій отчеть о второй изъ этихъ группъ произведеній.

Пэть произведеній Никиты Стифата, іеромонаха Студійскаго, касательно армянть въ грузинскомъ перевод'в существуеть липь одно. Это — Слово въ опроверженіе богохульной ереси армянской. Текстъ сохранился во множеств'ь списковъ, причемъ важнѣйшіе изъ нихъ суть: О-ва грамотности № 1463 (А) и Тпфл. Церк. музея №€ 64 (В), 65 (С) и 205 (D).

Слово состоить изъ следующихъ 5 писемъ:

- 1. бозоць втоготовь се вудовь видуелущим втогоцийны видина воду за добездено добез добез видуельной видуельной видуельной видуельной видуельной видуельной видуельной видуельной видуельной (А  $255a_1$ — $258a_2$ , В  $109b_1$ — $115a_1$ , С 226—236, В 322—333).
- 2. довод соводутвующе дрямовов Гранция выпольный дабинавы дабинарущий думы дом дрями дрям

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. также замѣтку Г. Брегвадзе, с. l. — Впрочемь вопрось о происхожденіи названія «Ципамур-п» до поры до времени все-таки должент оставаться открытымъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> И. Чконія, Грузинскій глоссарій, МЯЯ, I (Пгр. 1910), s. v.

- 3. მისივე განსაქიქებელი გ უმაღიღებლობისა სომეხთაასაა სამწმიღაობისათუს Evo-же HI-е посрамясніе неправославія армянь въ стношеній трисвятой ( $\Lambda$  260b1—261a1, B 121a1—122a2, C 244—247, D 345—348).
- 4. дайляд განსაქიქებელа შეოთხე წვალებისა სომესთაისა $\pmb{E}$ 10-же Четвертое посрамление ереси армянской (A 261a1—262b2, B 122b1—127a2, C 247—262, D 348—358).
- 5. давизд дзвиздају дрта дрвут удзет дави видувизавиа со удививитув E10-же Интое посрамаение среси арминской и объ оприсноках (A 262bz—264bı, B 127az—132aı, C 262—272, D 358—368).

По содержанію своему это Слово Никиты Стифата касается главнымъ образомъ армянской догматики, пмёя цёлью путемъ противопоставленія діофизитскихъ положеній греко-каоолической церкви опровергнуть армянское «монофизитство». Мёстами Слово касается также обрядовой стороны, напр. празднованія Рождества и Крещенія Господня, священныхъ хлёба и крови Христа, трисвятого славословія и т. п. Въ общемъ же оно ничёмъ особеннымъ не отличается отъ обычныхъ противоармянскихъ трактатовъ другихъ авторовъ.

Л. М.-Б.

- Ипсколько словь о терминь «сомех». Первоначальное мивніе Н. Я-Марра (Исторія термина «абхазт», ИАН, 1912, стр. 705) о терминахъ вобувно сомех и восходящаго къ нему возвато Сомх-ст, какъ извастно, зиждилось на томъ предположени, что какъ въ одномъ, такъ и въ другомъ случав налидо названіе народа 8ab-n мсx < 8abb-n мсx, къ которому приставленъ префиксъ bm-nсо-, представляншійся ему, Марру, какъ діалектическая разновидность обычнаго префикса в са. Однако, впоследстви въ целомъряде своихъ работъ (Изъ повадокъ въ Сваню, ХВ, И, стр. 22-23 и прим. 4 іd.; Яфетическія названія деревьевъ и растеній, ИАН, 1915, стр. 945; Къ датѣ эмиграціи мосоховъ изъ Арменій въ Сванію, ИАН, 1916, стр. 1690; Грузинская поэма «Витязь въ барсовой пікурі. Шоты изъ Рустава и новая культурно-историческая проблема, ИАН, 1917, стр. 439-442) вопросъ о происхождении указанныхъ терминовъ былъ перенесевъ Н. Я. Марромъ въ совершенно иную плоскость, и самый-то сомех объясненъ какъ сложный этническій терипнъ, состоящій изъ наименованій двухть этническихть группть выб сон-овть и давь меся-овть (отсюда выб-давь con-mecx > lm-9ab co-mex), т. е. на подобіе того, какъ образованы термины «армено-халибы», «свано-колхи», «егер-сваны» и т. и. Здёсь я не задаюсь цілью войти въ разборъ основательности или несостоятельности ныш высказываемаго Н. Я. Марромъ мичнія. Мич только хотілесь-бы указать на одно новое обстоятельство, въ силу котораго перпоначальное мивніе о возможности образованія теринна со-мех изъ префикса сс- и названія племени мех, кстати сказать отвергаемое нывь и Н. Я. Марромъ (Къ дать эмиграціи мосоховъ изъ Арменіи въ Сванію, п. м., стр. 1690, прим. 1), должно быть покинуто навсегда.

Въ подготовляемой мною къ печати грузинской версіи Посланія Өомы Іерусалимскаго армянскимъ еретикамъ, въ переводѣ Абу-Куры Харранскаго, имѣется упоминаніе възмявуюм Сасомхето (рп.: О-ва грам. № 1463, стр. 252аз; Церк. музея № 64, стр. 100b1, № 65, стр. 207, и № 205, стр. 303), вмѣсто обычнаго завером Сомхети. Наличность же таковой формы — зъзмявуюм Сасомхето, несоинѣнно, должна привести къ тому положенію, что въ ней, этой формѣ, мы

имъемъ географическое названіе, образованное оть основы водув сомех (а не дув мех), какъ этническаго термина, съ помощью префикса во- са- (по аналогія водуббусть Самегрелю, вобрусть Са-ингилю) и обычнаго суффикса -т -о въ дополненіе къ окончанію имени мъста уто- ет. Такимъ образомъ, на основаніи одного лишь того, что въ названіи вобруботь Са-сомх-нето мы уже въ самомъ началь его имъемъ префиксъ имени мъста во- са-, устраняется возможность, чтобы въ слъдующемъ за этимъ префиксомъ слогь вто- со- признать вторичный префиксъ съ тъмъ-же значеніемъ мъста. Поэтому то въ терминъ водув сомех частица вто- со- отнюдь не можетъ быть разсматриваема какъ префиксъ, въ какомъ бы значеніи мы его пи приняли, а скоръе таковая частица должна быть признана принадлежащею къ составу основы самаго термина водув сомех в

Л. М.-Б.

հատուր ամր հրավահար հաքրքիւի ոլրջի հատետանատերը Ձփիւթան թւ թանատարաներ արանատարանատության արաջանատերը արաջանատերը արաջանատերը արաջանայի շետոնաշեր թւ շետոնաշեր թւ շետոնաշեր արասոր գար արաշան արջարարան շետոնաշեր արաշար ա

Ибо Цуртавъ, подъ какимъ названіемъ постоянно приходилось упоминать о немъ въ настоящей исторіи и упоминаемъ, въ то время назывался такъ, нынъ-же онъ извъстенъподъназваніемъ «Гадженкъ». Тогда густо населенный и, обширный столичный городъ (букв. метрополія)-прославленный, а нынъ умаленное мъстечко, въ умъренныхъ пределахъ, на берегу речки, которая называется по его имени «рѣчкой Гадженка» въ области, называемой «Врац-дашть» [т. е. «грузинское поле»], составляющей собою границу между двумя странами-Арменіею и Грузіею, съ видомъ на супротивълежащія горы Кавказа, и сопредёльной великольпному, чудному, славному и знаменитому столичному городу Тифлису. И быль этоть Цуртавь містопребываніемъ великаго «бдешх» а Гугаріи» 2.

<sup>[1</sup> Нисколько не думая поддержать правильность перваго толкованія вошей, какъ термина съ префиксомъ so- вм. sa-, хотимъ только предостеречь, что сама по себѣ вовсе не исключается вторичная постановка префикса sa-, когда онъ уже существуеть въ словѣ, напр. л. sa-saqm-o заилтіє, букв. чъмъ слюдуеть заилться отъ sa-qme дъло. Очевидно, въ этомъ случав забыто происхожденіе перваго слога въ ва-qme, и въ немъ префиксъ sa- воспринять какъ часть основы. Тъчъ легче было бы допустить такое затемнѣніе того же префикса sa-, погда его огласовка, предполагалось, была видоизмѣнена (sa- < so-) въ томъ сще спорномъ по происхожденію терминѣ someů. Ped.].

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Букв. «гугарцевъ» или «области нуварцев».

Въ той же стать выною отм вчалось общепринятое мн в е о томъ, что «Гадшенкъ», гезр. «Гадженкъ» Ухтанэса это — то же, что «Гачант» Вахушта. И въ самомъ дъл в армянская форма названія — «Гадженкъ» (¬-2-42-г Gad-en-q) представляетъ собою не что иное, какъ plurale tantum отъ «Гадж» (¬-2 Gad), причемъ 42 еп и г q суть показатели множественности (сугубое множественное число) подобно тому, какъ грузинская форма названія — «Гачіанъ» (дъв-о-ъб-о Gad-1-ап-1) является plurale tantum отъ «Гач» (дъв Gad), при чемъ ъб ап — показатель множественности (простое множественное число), приданный къ основ в со сращеннымъ гласнымъ характеромъ им. падежа -о -1. [Впрочемъ и -еп въ тер в Gaden-q является, повидимому, ослабленіемъ если не -еап (\*Gad-1-е-ап-q), то -еуй (¬-2-2-ъ Gad-2-уп-q), судя по удержанію «е» въ безударномъ слог в, такъ — въ названій р вчки Gadenaget].

Л. М.-Б.

— Къ вопросу о системахъ пунктуаціи въ древней Ірузіи, Вопросъ о системахъ пунктуацін въ древней Грузіи, какъ изв'єстно, далеко еще не изученъ. Его касается, и притомъ лишь съ практической стороны дъла, И. А. Джаваховъ въ брошюр ВО знакахъ препинанія при изданіи древне-грузинскихъ текстовъ (Пособія для работъ по армяно-грузинской филологіи, изд. Акад. Наукъ. III, Пгр 1916), въ каковой брошюрь указываются системы знаковъ прешинанія, введенныя Ефремомъ Малымъ и католикосомъ Антоніємъ. Существовали ли, кромѣ этихъ двухъ системъ, еще другія системы пунктуаціи, конечно. затруднительно сказать. Но при всемъ томъ, исльзя обойти молчаніемъ то обстоятельство, что въ эпоху католикоса Антонія, судя по рукописямъ того времени, существовала еще и ксколько иная система пунктуаціи, очень можеть быть привнесенная подъ вліяніемъ армянскихъ грамотеевъ того времени. Я им вю въ виду отм втить недавно просмотр вные мною наличные рукописные მენიასი წიგნთა), переведеннаго съ армянскаго на грузинскій языкъ, судя по имъющейся въ концъ этихъ экземпляровъ записи армянскимъ священникомъ Филиппомъ Кайтмазовымъ. Такъ, напримъръ, въ этихъ спискахъ (№ 535 Тифл. Церк. музея, № 278 О-ва грамотности и др.) сплошь и рядомъ попадаются такого рода знаки: '(:-), "(?), которые употребляются лишь въ армянскомъ инсьмъ ( - арм. га. р. " - арм. 5-го-4-1 г.т.). Воть и подлинныя выписки изъ руконисн: 1) «Замедато два эвма. мават умедата дабдамеда за вада эмпаб выздатность დაღვან' სიცევთ დასღებენ» IIII ოკუალაღ' მრავალ არიან სქესნი სიცევათანი» п 2) ოთქვენ ห็ bes ขาดงาคาเกษา อิกายุจาคายา ขางค่อยาขายกา อิกา ปาคายากายการยาการ อิกายายาการ чая эти явленія въ старинной грузинской письменности, трудно не считать ихъ нововведеніями армянских в книжников эпохи Антонія І, въ частности священника Филиппа; хотя, впрочемъ, независимо отъ сего, не мѣщало бы заняться вообще изследованиемъ вопроса - существовали ли подобные знаки препинания древиће эпохи выписупомянутаго ученаго католикоса и его литературныхъ сподвижниковъ. Л. М.-Б.

— О «Набарнугіи», мірскомъ имени Петра Ивсра. Въ пом'вщенномъ выше обстоятельномъ изсл'ядованіи о м'вст'я кончины и погребенія св. Максима Испон'я вдника брошенъ новый св'єтъ между прочимъ на имя «Набарнугіос», какъ въ

<sup>[1</sup> Здѣсь, надо думать, не вопросительный знакъ  $\hat{\gamma}$  а восклицательный  $\hat{\gamma}$  Ped.].

міру назывался палестинскій діятель V-го віжа Петръ Иверь по сирійскому его Житію. Возведя двів разновидности Леваруіхю, ямя патрикія Лазики и Васνούκιος, выя отца Сергія (ό του Βαενουκίου), также патрикія Лазики, къ поллинной форм'в \*Аввасуойкос, въ ней авторъ изследования А. И. Брилліантовъ предлагаеть признать прототипъ мірского имени «Набарнугіос» (XB, VI, стр. 47, прим. 1): "«На» и «де» въ сирійскомъ письмі, какъ извістно, могли быть сміпиваемы", пишеть А. И. Брилліантовъ, и "въ виду существованія имени Аз-Варуй (от ?)жис можеть являться вопросъ, не стояло ли въ греческомъ оригиналь Житія именно это ими, а не «Набарнугіос» нынъшняго сирійскаго текста»". Предлагаемое сопоставление любонытно не только формально. Имя патрикія Лазики или его родни въ VII-мъ въкъ насъ настораживаетъ въ сторону отнописнія его къ мъствымъ языковымъ матеріадамъ, прежде всего сванскимъ и мегредо-чанскимъ и потому, что сванизмъ, точнъе сон-месхизмъ (со-мехизмъ) въ грузинскихъ историческихъ именахъ въ V-иъ въкъ нынъ представляется тъсно сплетеннымъ съ вопросомъ о начальной эпохі христіанской культуры грузинъ. Двадцать лётъ тому назадъ, когда я писалъ Предисловіе грузинской версіи Житія Петра Ивера паревича-подынжника и епископа Майумскаго (Правосл. Палест. Сборникъ, т. XVI, вып. II, 1896), народы, которые могли вліять на грузинскій составъ именъ цанскаго дома въ Грузіи, въ нашемъ представленіи замыкались теснымъ кругомъ грековъ и особенно иранцевъ-персовъ съ придачею армянъ. Независимо отъ этой односторонности исходной точки эрвнія, я не съумблъ тогда отмбтить чрезвычайно характерный для яфетическаго міра суффиксь -ug < -uk, эквиваленть суффикса -ik, въ Nabarn-ug-1-os: это тотъ же суффиксъ, что въ именахъ, напр., у грузинъ — Веј-ик или вульгарно, съ наращениемъ эмфатическаго «а», -- Маш-uk-a, Веј-uk-a и т. п. Иначе я не искаль бы выхода изъ затрудненія, созданнаго противорічнень двухъ показаній касательно мірского имени Пстра Ивера, въ предпочтенім иранскаго Мурвана грузинскаго источника казагшемуся страннымъ до степени нереальности «Набарнугіос» у сирійскаго источника и въ облясненів посабдняго въ искаженіи, которое могло возникнуть на почь в спрійскаго письма. Теперь же, когда варіанть сирійскаго источника А. И. Брилліантовъ основательно сопоставляєть съ Асβαρνίκιος или \*Λεβαρνούκιος (κετατи, и расхожденіе -1k || -uk въ этихъ двухъ разновидностяхъ реально-фонетическаго, а не графическаго происхожденія), то нътъ необходимости варіаціи начальнаго слога (na-, le-) въ сопоставляемыхъименахъ — Lebarn-uk || Nabarnug — возводить къ осебенностямъ сирійскаго письма, къ тому, что "«на» и «ле» въ сирійскомъ письм' могли быть см' шиваемы". Нѣтъ необходимости въ условіяхъ спрійскаго письма искать и объясненіе отклоневія огласовки, «а» вм. «е», съ ссылкой на то, что въ сирійской транскрипців, обходящейся безъ гласныхь — 🕳 🗘 N-b-r-n-w-g-y-w-s, интересующая насъ основная часть имени можеть быть прочитана и Nabarnug и Nebarпид. Нътъ надобности вообще въ работъ надъ графической стороной, такъ какъ, если въ лазскомъ имени мѣстваго типа Na-barn-ug || Le-barn-uk мы имѣемъ образованіе съ безспорно сванскимъ префиксомъ па- | le-, всё отмёчаемыя уклоненія могутъ найти объяснение реально-фонетически. Прежде всего въ сванскомъ смягченный «а» (а), иностранцами всегда воспринимаемый какъ простой «а», діалектически появляется и какъ «е». Затемъ, въ сванскомъ видъ съ и префикса (na-, resp. na | ne-) есть арханческій сравнительно съ другимъ плавнымъ видомъ (la-, resp. la-lle-), т. е. въ дъйствительности на лицо у насъ, по всей видимости, не графическое искаженіе одного имени, а его дві сванскія реальныя звуковыя разновидности: въ сирійскомъ источникі V-го віжа разновидность съ архаичнымъ префиксомъ па-, собственно па-: Na-barn-ug-1-оs, въ греческомъ источникі о событіяхъ VII-го віжа — съ вульгарнымъ, притомъ діалектическимъ le-: Λε-βαρνία-ι-ος.

H. M.

-- О транскрипціи кавказских собственных имень. Редакція просить постоянныхъ сотрудниковъ и вообще лиць, помъщающихъ свои работы въ ХВ, при передачъ географическихъ названій Кавказа, а равно личныхъ именъ придерживаться нормъ, приближающихъ насъ къ сознательному воспріятію звуковыхъ или морфологическсхъ особенностей того или иного языка Кавказа. Такъ, напр., въ отношени географическихъ названій Грузіи или вообще грузинскихъ названій нало считаться и съ разъясненіями. хотя дишь попутными данными уже въ замъткъ О вкладъ христіанскаго Востока въ древне-русское искусство (ХВ, т. V, стр. 222): нельзя окончаніе именительнаго падежа -- -1 (русск. -и) удерживать въ русской передачъ грузинскихъ названій и личныхъ именъ. То же самое съ еще большей силой приходится утверждать касательно грузинскихъ географическихъ названій съ -до -ед, когда хотимъ дать имъ гражданство въ русской речи, а не транскрибировать лишь ихт. какъ экзотическую грузинскую форму. Передача грузинской буквы в русскою е даетъ въ свою очередь явно искаженное представление о звуковомъ ея значении — «э». Что касается аспиратовъ, въ частности и настрости и надо ихъ вездъ передавать вь точной транскрипціи или, указавъ лишь въ одномъ мѣстѣ особенность грузинскаго произношенія того или иного звука въ обсуждаемомъ терминъ. довольствоваться затьмъ систематическимъ проведениемъ одной и той же русской приблизительной передачи специфическаго кавказскаго звука. Вопросъ. конечно, не столь простой, какъ онъ можетъ сразу показаться. Потому редакція считаеть себя не въ прав'є д'Елать въ этомъ отношеніи исправленія помимо ясно выраженнаго желанія сотрудниковъ, особенно когда печатаемая работа — общирна и въ ней цитуются разные авторы, каждый своимъ особымъ пониманиемъ этой формальной стороны и безъ того вносящие пестроту въ передачу собственныхъ именъ.

## Критика.

**0.** И. Шиитъ. Замътки о поздневизантійских храмовых росписях. (Отд. отт. изъ Византійскаго Временника, т. XXII, стр. 62—126).

Въ интересной, живо написанной, мъстами ръзко полемической статъъ проф. О. И. Шмита Заметки о поздневизантійских храмовых росписях з формулируется новая постановка вопроса объ источникахъ, о традиціяхъ начальнаго русскаго искусства въ отношенів церковныхъ росписей и мозанкъ. Съ большой рашительностью авторъ ополчается на «константинопольскій догмать» (11, 15, 64) и требуеть «если не окончательно отвергнуть его», «то, во всякомъ случать, перестать признавать его догматомъ, который не требуеть доказательствь» (64). Источникомъ древнерусскихъ росписей онъ считаетъ подобно «пылкому І. Стржиговскому» (17)<sup>2</sup> «Востокъ, а не Византію» (64), признавая впрочемъ, что пока этотъ «воинственный кличъ» (64) является тоже «догматомъ, не доказаннымъ и въ настоящее время еще пе доказуемымъ». «Такими общими боевыми словечками наука удовлетвориться не можеть: нужны доказательства, нужны факты. Фактовъ, пока, мы имбемъ мало въ нашемъ распоряжении. Ихъ нужно добыть» (65). Последнее составляеть своего рода дополнительный тонъ всей «статьи-вопля» (4): «надо настоять» на «научно-удовлетворительномъ изданіи» памятниковъ, «надо настоять» на изысканіи «и людей, и денегь» для изученія ихъ (5 et pass.).

Если Стржиговскій до сихъ поръ «проповѣдывалъ» «новый догмать о подавляющемъ культурномъ и художественномъ значеніи Египта и Месопотаміи, Сиріи, Малой Азіи» (18) и лишь постепенно за послѣднее время все охотнѣе и настойчивѣе обращается къ Кавказу, собственно къ Арменіи<sup>8</sup>, то Ө. И. Шмитъ опредѣленно занялъ въ реферируемой статъѣ позицію борца за кавказскій догмать, примѣняя его выраженія. Правда, это сложившееся, видимо, еще до написанія статьи и прослѣженное — таково

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Введеніе и первая часть о Кієвскомъ Михайловскомъ Златоверхомъ Соборѣ въ ВВр, томъ XXII, вып. 1 и 2, 1915—1916 г., Петроградъ, 1916, стр. 62—126 (≡отд. отт. стр. 2—66). Я цитирую по отдъльному оттиску.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ общемъ характеръ написанія всей статьи тоже много общаго съ манерой Стржиговскаго — то же нагроможденіе разпороднаго матеріала по совершенно случайному поводу и развитіе общихъ положеній на отдъльныхъ, частныхъ случаяхъ, та же легкость въразвертываніи горизонтовъ и скудость обосновыванія.

<sup>3</sup> Cp. ero Kleinasien, 1903, или Amida, 1910.

критика. 99

впечатлѣніе — по разнымъ направленіямъ мнѣніе о зависимости русскаго искусства первоначальной поры отъ искусства Кавказа въ виду малой доказательности приводимыхъ фактовъ—вѣдь, по мнѣнію самого автора, «если мы чрезвычайно мало зпаемъ о памятникахъ русскихъ, мы и того меньше знаемъ о памятникахъ Кавказа» (19) — смягчается въ большинствѣ мѣстъ, и къ нему выдвигаются даже оговорки или расширенія на Малую Азію (23). Но за то, съ другой стороны, выдвигается большее, въ сравненіи съ Константинополемъ, значеніе Кавказа съ его искусствомъ въ отношеніи, напр., Болгаріи (43, 35), т. е. значеніе искусства Кавказа пріобрѣтаеть (какъ и по мысли Стржиговскаго) интернаціональное значеніе.

Для развитія своего положенія Ө. И. Шмитъ приводить какъ миты другихъ (о. Лебединцева, 18—19), такъ свёдёнія историческихъ источниковъ и, наконецъ, данныя раскопокъ могильниковъ (36—40). Но вся тяжесть вопроса лежигъ въ обсужденіи двухъ иконографическихъ сюжетовъ: Причащенія апостоловъ (22—34, 59) и Деисуса (60—64).

Изследуя «эволюцію» сюжета Причащенія апостоловь «въ восточномь христіанскомъ искусствь», О. И. Шмитъ приходить «къ весьма поучительнымъ выводамъ» (22). Оказывается, что «въ цъломъ рядъ храмовъ кіевской области XI и XII въковъ», а также въ рядъ съверныхъ церквей, «въ алтаръ на ствив изображено причащение Спасителемъ апостоловъ, между твмъ, какъ мы этого сюжета въ константинопольскихъ храмахъ того же времени не встръчаемъ» (22-23 и точиве формулировано на стр. 60), за единственнымъ, быть можетъ, исключеніемъ Серрской Митрополін. «Но Причащеніе апостоловь очень обычный въ алгаряхъ кавказскихъ храмовъ сюжеть...» (23)1. Сюжеть этоть «только въ Россіи и, опять, на Кавказ'ь» «повторяется постоянно въ особой редакцін: «Христу прислуживають ангелыдіаконы, чего мы нигді въ раннихъ западно-византійскихъ памятникахъ не видимъ» (23). О. И. Шмитъ видитъ въ этомъ не «лишениую значенія» деталь, а «рышительный шагь по пути къ выработки далыгышей — уже не догматической, а мистической -- композиціи, извъстной подъ названіемъ «Божественной литургін»», каковую «откуда-то» Византія принимаеть потомъ въ готовомъ видъ (23). Мы не можемъ входить здъсь въ изложение взглядовъ автора, характеризованныхъ предикатами «догматической», «мистической» композицій, хотя это, видимо, и составляеть въ дальнъйшемъ для него самый въскій аргументь считать родиною этихъ композицій Кавказъ или Малую Азію. Но считаемъ пужнымъ опредъленно указать, что отъ разсмотрівнія исторіи этой композиціи по его мнівнію «мы можемъ ожидать указаній для разр'вшенія проблемы и происхожденія искусства русскаго, и корней искусства поздневизантійскаго» (23—24). На следующихъ затемъ 10 страницахъ, трактующихъ эту же композицію, а тымъ болье на дальныйшихъ 25-ти, гдъ говорится по поводу нея о связяхъ Кавказа съ Россіей, о Бол-

<sup>1</sup> Три точки принадлежать автору.

гарін, о Десятинной церкви, о Черниговскихъ церквахъ, о св. Софін Кіевской — мы не находимъ фактическаго изследованія по вопросу эволюцін ланнаго сюжета и, за исключениемъ долженствующихъ убъдить чигателя нфсколькихъ перечней кавказскихъ храмовъ, въ росписи коихъ имфется и ланная композиція, никакихъ доказательствъ въ пользу ся кавказскаго происхожденія; малоазійское же происхожденіе держится только на «мпстичности» ея (ср. стр. 34)1. Въ виду этого мнт кажется необходимымъ хоти несколько присмотреться къ этимъ кавказскимъ примерамъ: Зарзма, Пицунда, Греми, Кинцвиси (26 и 31), Ахтала, Гелати, Некреси (27), наконецъ, Лехне, Ацхуръ, Атени, Икорта, три церкви Сафарскаго монастыря-Успенія, св. Саввы и св. Марины, Хони, Шемокмеди, Чулеби, перковь Тиграна hОненца въ Ани (28) и кромъ того еще одна митра и свитокъ литургін Іоанна Златоуста въ Гелати (28-29). Изъ этого списка только въ росписяхъ Ахталы, Гелати и Некресп мы имбемъ «мистическую» редакцію, т. е. съ услужающими Христу ангелами; въ Зарамъ, Пипундъ, Греми и Кинцвиси — редакція «догматическая»; а касательно остальныхъ неизвъстно какая. Но не въ этомъ маломъ числъ представителей дъло, а въ томъ, что пока ньть хронологическихъ данныхъ почти ни объ одной изъ росписей перечисленныхъ храмовъ. О. И. Шиитъ отмъчаетъ единственный разъ, и то о самыхъ храмахъ (Пицунды, Греми и Кипцвиси), что о нихъ «я никакими точными хронологическими свъдъніями не располагаю» (26); относительно росписей всёхъ прочихъ церквей по контексту выходитъ (прямо это не сказано), что онь относятся ко времени не позже XI-XII вв. А между тымъ церкви въ Чулеби и св. Саввы и св. Марины Сафарскаго монастыря основаны лишь въ началѣ XIV в., а Анійская церковь въ 1215 году. Что касается другихъ церквей списка, то кавказская археологія стонть сейчась какъ разъ на порогѣ общаго пересмотра и изслъдованія встхъ связанныхъ съ этимъ данныхъ и вопросовъ. Такъ-что утверждать ту или иную древность техъ или иныхъ росписей пока что мы можемъ только въ единичныхъ случаяхъ2. Но тогда естественно все построеніе о кавказскомъ происхожденіи «мистическаго» извода композиціи до доказательства древности наличныхъ примѣровъ висить въ воздухт и никого убъдить не можеть; а именно таково положеніе касательно Ахталы, Гелати и Некреси, хронологія росписей коихъ никъмъ не устанавливалась.

Другой иконографическій сюжеть — Деисусь — составляеть еще опредъленнье одну изъ базъ для обоснованія кавказскаго «догмата» (позволимь себь это выраженіе, такъ какъ авторь и самъ считаеть, что его

<sup>1</sup> Не можемъ не отмътить здѣсь къ свѣдѣнію автора, что по лингвистическимъ сопоставленіямъ, произведеннымъ И. Я. Марромъ надъ именемъ бога Савазія (Богъ Σαβάζιος у армянъ, ИАН, 1911, стр. 759—774, Фрако-армянскій Sabadios-aswai и сванское божество охоты, ИАН, 1912, стр. 827—830), яфетическое, т. е. въ нашемъ случаѣ тѣмъ самымъ и кав-казское его происхожденіе обезпечено.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Между прочимъ, повидимому, поддаются опредъленному датированію и тъ «византійскаго письма фрески съ церковно-славянскими надписями», находимыя въ Грузіи, которыя по митенію О. И. Шимта «настолько интересны, что заслуживали бы большаго вниманія!» (21).

статья не разръшаеть вопроса, а только служить «къ постановкъ» его (64). «Денсусъ изръдка появляется въ византійскихъ росписяхъ, но не имъетъ опредъленнаго мъста въ нахъ» (60). Онъ появляется «и въ полукуполахъ главныхъ апсидъ» (60) и «на стънъ въ главной апсидъ» (61, ср. 60) и «на тріумфальной аркъ» (61) и на ключахъ подкупольныхъ арокъ (61): даже въ самомъ главномъ куполь (62); затъмъ «онъ довольно часто встречается въ среднемъ отделении наронка, передъ входомъ въ каооликонъ», что, по мибнію О. И. Шмита, тоже указываеть «на принадлежность Деисуса къ циклу именно алтарной росписи» (61) и, наконецъ, надъ входными дверьми въ храмъ  $(62)^1$ . Ставя вопросъ «какъ же могло случиться, что столь важный въ догматическомъ отношеніи сюжеть, какъ Ленсусъ, не нашелъ себф опредфленнаго мъста въ системъ церковной росписи» (62), О. И. Шмитъ даеть прямой отвъть, выводъ изъ разсужденій, «который мы должны сдёлать» (62), что «гдё-то въ предёлахъ «византійскаго» культурнаго міра Денсусь чрезвычайно прочно завоеваль себ'є місто въ схемѣ церковной росписи» (62), что «только въ константинопольскихъ посписяхъ то мъсто, которое принадлежало Денсусу на родинъ, было уже занято, и столь прочно, что Денсусъ не могь вытъснить общепринятую композицію съ традиціоннаго м'єста» (62) и что, наконецъ, на вопрось «гдѣ родина Деисуса, и какое ему принадлежало мъсто на родинъ отвъчаетъ «длинный рядъ росписей кавказскихъ» (62—63). Такимъ образомъ О. И. Шинтъ утверждаеть, что Кавказъ является тою страною, «где Денсусъ занималь въ системт церковной росписи определенное и весьма видное, центральное м'ьсто и откуда онъ проникь въ западно-византійскія росписи» (64), и что это мъсто было «въ полукуполь главной апсиды» (63). Здъсь опять необходимо присмотреться къ самимъ примерамъ: Эркети, Жибіани, Мацховари, Никапари, Сафарскаго монастыря церкви св. Саввы и св. Марины, Сахдари, Супи, Тбети, Цроми, Хони, Чукули, Шемокмеди (63) и, наконецъ, армянская роспись XI въка въ Бъломъ монастыръ близъ Сохага (въ Египты (63-64). Характерно въ этомъ перечны присутствие пяти сванскихъ церковокъ съ ихъ поздней, хотя и интересной подчасъ, росписью (Жибіани, Никапари, Сахдари, Супи и Чукули), далее гурійскихъ церквей съ росписью XVII-XVIII века (Эркети, Мацховари, и, вероятно, также Шемокмеди)<sup>9</sup>; церквей Сафарскаго монастыря съ росписью XIV въка; Тбет-

<sup>1</sup> Въ Русскихъ Древностяхъ И. Толстого и Н. Кондакова (Вып. IV, СПб. 1891, стр. 124) отмъчено, что «Денсусъ на иконостасъ находился нъкогда во многихъ древнихъ церквахъ Кавказа».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Церковь въ Эркети по словамъ Д. З. Бакрадзе (Арх. пут. по Гуріи и Адчарѣ, 215)—
«покрыта свѣжею живописью яркой краски» и расписана Бежаномъ Беридзе по повелѣню
Джуматели Максима, жившихъ во второй половинѣ XVIII вѣка (ib., 311). Въ церкви Мацховари въ Аксти къ вопросу о Денсусѣ имѣемъ слѣдующее описаніе Д. З. Бакрадзе (ib., 242):
«Фрески въ нуполѣ Спаса въ поясь съ ангелами кругомъ и въ горнемъ мѣстѣ І. Христа въ
облаченіи». Что касается росписи въ Шемокмедской церкви Спаса, то она, вѣроятно, относится къ реставраціи Шемокмедели Якова Думбадзе, начала XVIII вѣка (ib., 116, 117);

скаго собора съ изображеніемъ вовсе не Денсуса, какъ видно по изображенію на табл. ХІІІІ МАК¹; и, наконецъ, Цромскаго храма тоже вовсе не Денсуса². Такимъ образомъ остается Денсусъ съ прибавленіемъ архангеловъ только въ небольшой Хонской церкви неизвѣстнаго времени, да подводимая подъ тотъ же сюжетъ роспись Бѣлаго монастыря³. Но тогда все построеніе о кавказскомъ происхожденіи композиціи Денсуса отпадаетъ, какъ отпадаетъ на первый взглядъ столь послѣдовательно произведенное здѣсь именно помѣщеніе ея въ алтарѣ. Такъ какъ примѣръ, приведенный и О. И. Шмитомъ, церкви въ Схалтѣ (62), гдѣ Денсусъ помѣщенъ надъ входомъ, является не единственнымъ: мы находимъ другой примѣръ въ церкви ХІІІ-го вѣка въ Ани, построенной Бахтагекой⁴; затѣмъ, рельефъ, поздній высѣченъ на восточной наружной стѣнѣ Мцхетскаго патріаршаго собора. Такимъ образомъ и относительно кавказскаго происхожденія композиціи Денсуса, также какъ относительно Причащенія Апостоловъ пока не приведено никакихъ положительныхъ доказательствъ.

На этомъ ножно бы было и кончить разсмотрение данной статьи, но есть еще въ ней нъсколько хотя и второстепенныхъ, но всплывающихъ въ разныхъ ея мёстахъ, мыслей, которыя являются при этомъ по всёмъ даннымъ недоказуемой и для Ө. И. Шмита гипотезой. Къ числу таковыхъ прежде всего следуеть отнести вопрось о связи между мозанками кіевскими и кавказскими, на которомъ попутно нъсколько разъ останавливается О. И. Шмитъ. И въ этомъ вопросъ онъ начинаетъ осторожно, издалека, констатированіемъ опять внѣшнихъ различій между «византійскимъ» искусствомъ въ смыслѣ «цареградскаго» (17) и «византійскимъ» въ смыслѣ вообще восточно-христіанскаго. И здісь  $\Theta$ . И. Шмить замічаєть, что всі росписн XI—XII в. «разко далятся на два группы: въ однихъ храмахъ символическія композиціи занимають только своды и стіны выше карниза, идущаго на уровні пять сводовь, а въ другихъ мозанки или фрески заходять и на самыя стъны» (16). Но это дъленіе не ограничивается и указаннымъ временемъ, а можеть быть прослыжено на намятникахъ того же «географическаго распредъленія» (16) и въ болье раннее время VI-VII-го въковъ (17). А именио: «ни въ одной изъ росписей, зависящихъ отъ Константинополя, стыныхъ мозанкь ныть; оны есть въ храмахъ сыверно-адріатической [Равенна, Паренцо], сичилійской (sic) и русской группъ» (16). «Если не слу-

следуеть отметить, что «Спаситель въ архіерейском облаченіи и митре, правою рукою благословляющій, а левою держащій раскрытое евангеліе съ греческим текстомъ (ib.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> У Ө. И. Шиита опечатка: стоить табл. III. — Описаніе не указываеть Денсуса. Теперь же мы имѣемъ подробное описаніе въ Дневникѣ Н. Я. Марра (ТР, VII, 17).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Чего и по описанію гр. Уваровой недьзя было вывести. Цромской мозаикѣ посвящено изследованіе Я. И. Смирнова (ср. отчеть засёд. РАО, за 1916 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> О. И. Шмить пишеть о ней «роспись эта, какть показывають, между прочимъ, и надписи, армянская» (63). Интересно бы узнать, что еще доказываеть, что она армянская?

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> См. табл. III во Краткомъ каталогъ Анійскаго Музея, Н. Я. Марра, СПб. 1906 (АС, I), 3.

критика. 103

чайно появление стынныхъ мозанкъ въ Равений, то не можеть опо быть случайнымъ и въ Сичиліи, и вь Россіи» (17), продолжаеть затімь О. И. Шмитъ и, мелькомъ помянувъ Сирію, даеть понять, что «елва ли можно сомнъваться въ томъ, что не Константинополь, а именно Востокъ должень быль являться поставщикомъ произведеній искусства и художниковъ (17). Въ частности, что касается Россіи, то кром'в Константинополя «есть еще и Кавказъ, черезъ который Русь могла сообщаться непосредственно съ Востокомъ» (17); и именно здесь то впервые въ статье выдвигается Кавказъ, искусству котораго и посвящены ближайшія 4-5 страницъ (17-22). Правда, не сказано, наблюдается ли такая система распредъленія композицій и въ росписяхъ кавказскихъ или нътъ, но указывается на чрезвычайную скудость и огрывочность вообще нашихъ свёдёній о кавказскихъ росписяхъ. Вторично, уже подъ конецъ статьи, по поводу Кіевскаго Софійскаго собора авторъ отмінаеть, что «часть храма расписана мозанками, часть — фресками», въ то время какъ «ни въ одной церкви Константинополя или его культурной области мы такой смеси не встречаемъ» (58). И опять — въ отношени Кавказа — подкупающая читателя прямота: «я не знаю достовърно, встръчается ли указанная особенность въ кавказскихъ росписяхъ (данныя, которыми я располагаю, напримъръ — о Гелати, и о Тироми, слишкомъ неполны и неточны)». Такимъ образомъ прямо на Кавказъ и здёсь еще указанія пёть, а только слегка дёлается въ этомъ направленіи намекъ, и притомъ производящій впечатлівніе, будто изв'єстны еще какія-нибуль мозанки Кавказа, въ то время какъ въ действительности мы имбемъ только нъсколько случайныхъ почти извъстій, а не самые памятники. И только, наконецъ, на последнихъ страницахъ прямо говорится о «мозанчномъ искусствъ Кавказа», которому «мозанки св. Софін могутъ стилистически соответствовать» (65), могуть, если «изследовать росписи Кавказа и проверить, такъ ли это на самомъ деле, если только на Кавказъ еще сохранились пужные намъ художественно-историческіе документы» (66). Т. е. почти одновременно съ постулированіемъ въ Кіев'в «мастеровъмозанчистовъ, кавказцевъю (64), авторъ собственнымъ своимъ признаніемъ въ заключительныхъ словахъ вырываеть у себя изъ-подъ ногъ почву; правда, онъ подготовляетъ такой оборотъ уже 11/2 сграницами выше, резюмируя вопросъ о росписи св. Софіи Кіевской, гдб, начиная за здравіе словами «самый вопросъ ставится въ столь опредёленную плоскость, факты такъ красноръчиво подсказываютъ, какъ именно разръшится со временемъ вопросъ», онъ кончаеть однако за упокой, «что мы имбемъ право» «перестать признавать» константинопольскій догмать, не требуя доказательствъ (64). Такой только отрицательный выводъ изъ многообъщающихъ посылокъ является совершенно неожиданнымъ въ виду того, что уже съ первыхъ страницъ авторъ выдвигаетъ и опредъленно-положительный результать, именно свой иной, новый источникъ — кавказское искусство.

Постулированіемъ этого новаго источника отдана дань теченію нашего времени, какъ упоминалось уже, різко формулируемому опять тімъ же «пылкимъ» Стржиговскимъ, уже предположившимъ въ своей Амидъ армянскихъ мозаичистовъ и т. д. И на стагът О. И. Шмита отразилось и это распространенное, опять, новидимому, все съ легкой же руки Стржиговскаго, митне о томъ, что задаетъ тонъ армянское искусство . Это особенно харакгерно, такъ какъ согласно армянскимъ канонамъ отвергнуты всякія изображенія, кромъ креста, и росписи, появляющіяся въ Арменія въ позднюю эпоху XIII въка, считаются показателемъ массоваго перехода въ православіе. Такимъ образомъ говорить о самостоятельности армянскаго искусства въ сферт церковныхъ росписей представляется совершенно невозможнымъ. А между тъмъ О. И. Шмитъ стремится подчеркнуть значеніе Арменіи 2, указывая, «что именно Арменія и Кавказъявляются тою страною, гдъ» и т. д. (64, 35).

Итакъ вся статья является, какъ намъ кажется, типичнымъ отраженіемъ моды, пожалуй даже торопливымъ заб'єганіемъ вперель нея. Благодаря этому становится возможнымъ такой хотя бы lapsus, какъ только что изложенный съ Арменіей. Но это еще не все. Ошибочень, мит думается, весь подходъ въ данныхъ «Заметкахъ». Во-первыхъ, О. И. Шинтъ, какъ и самъ заявляеть (15), даеть только иконографическія соображенія. «вовсе, конечно, не потому, чтобы иконографіи принадлежало туть последнее слово», а потому, что для стилистических время еще не настало» (15)8. Но какъ же возможно добиться такимъ путемъ, при отсутствін точныхъ историческихъ данныхъ для хронологіи, хотя бы тіни правдоподобія тіхъ или иныхъ конструируемыхъ связей или зависимостей. Такое опредъление посредствомъ иконографическихъ деталей происхожденія памятника возможно только въ случаяхъ, подобныхъ разработаннымъ проф. Д. В. Айналовымъ специ-Фическимъ палестинскимъ сюжетамъ, но не совершенно независимыми отъ такихъ элементовъ крупными композиціями общаго характера и значенія. И по самой стать в очевидно, что самь О. И. Шмить тоже считаеть невозможнымъ добиться научныхъ результатовъ безъ стилистическаго анализа (ср. 15). Но онъ не хочеть примириться и на простой публикаціи памятниковь и, за невозможностью дать стилистическій анализь, онъ старается замінять его «построеніемъ характеристикъ народовъ» (33 прим.). По такимъ характеристикамъ распредъдяются затъмъ тъ или иные изводы композицій (напр., относительно Причащенія Апостоловъ: историческая версія — семитамъ, догматическая — эллинамъ, а мистическая — малоазійцамъ: 34). Я сказалъ только что: замънить стилистическій анализъ построеніемъ характеристикъ, но, пожалуй, это невърно, пожалуй, въ этомъ построеніи ему представляется ньчто большее. О. И. Шмитъ требуетъ, чтобы исторія византій-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ то время какъ Н. П. Кондаковъ пространно обосновываль преимущественное значеніе и роль грузинскаго искусства (Древняя архитектура Грузіи, 1876 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> При этомъ упускаетъ изъ виду, что основатель грузинскаго Петрицонійскаго монастыря быль по національности вринниномъ (см. Н. Я. Марръ, ВВр, т. XII, отд. отт., стр. 21 сл.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Правда, кос-гдѣ онъ же упоминаеть и о существующихъ стилистическихъ различіяхъ (напр., стр. 17, 65).

скаго искусства стала темъ, «чемъ ей быть надлежить, -- одною изъ главъ всемірной исторів искусства» и стала «считаться съ психологическою основою всякаго художественнаго творчества» (32-33). Не будь къ этимъ словамъ дальнъйшаго комментарія, и мы были бы готовы присоединиться виолнъ и безъ всякой оговорки къ такому требованію 1. Но, по мненію О. И. Шмита, «искусство вовсе не есть продукть сознательнаго творчества художниковъ, а есть отраженіе массовой, коллективной души народа» и «эта душа не измѣняется въ глубинахъ своихъ» (33). Для иллюстраціи этого положенія авторь пытается туть же набросать основныя черты «художественной психологін семита» (33), основанной «на всевозможныхъ обще-историческихъ и географическихъ дапныхъ» (33)<sup>2</sup>. И далье въ назидание: «историку искусства следовало бы признать за своею наукою право на собственный методъ стилистико-психологического анализа, методъ, основанный на свойствахъ того именно матеріала, надъ которымъ работаетъ исторія искусства» (33-34). Итакъ, съ одной стороны, какъ будто признается необходимость стилистическаго анализа, а съ другой выставляется требование нѣкоего «собственнаго метода стилистико-исихологическаго анализа», что есть построение характеристикъ народовъ. На дълъ же «первостепенные вопросы разръшаются съ налега» (5), совершенно бездоказательно, благодаря, именно, отсутствію строгаго стилистическаго анализа сравниваемыхъ группъ памятниковъ.

Это, по нашему митнію, одинъ въ корит неправильный подходъ всей работы. Что касается другого, то онъ состоить въ следующемъ. Увлеченный своимъ построеніемъ характеристикъ народовъ, подъ которое поверхностно ему безъ труда удается подогнать наличные факты росписей, Ө. И. Шмитъ оперируетъ такимъ образомъ надъ матеріаломъ, въ которомъ продолжается по существу, по стилю искусство древнихъ съ несущественными и естественными мъстными чертами, какъ то ясно видно на миніатюрахъ того же евангелія Рабулы. А между тымь, если искать рызкихь, опредыленныхъ, своихъ слооз въ христіанскомъ искусствь, то это въ архитектурь его. Здёсь несомнённо кардинальное отличіе однёхъ странъ отъ другихъ и здёсь несомн'єненъ творческій вкладъ Востока въ отличіе отъ Рима, и при томъ не только или, быть можеть, не столько Востока въ лицъ Константинополя, какъ христіанскаго Востока. Въ архитектуръ именно и Кавказъ имъетъ свои собственныя достиженія, которыя пріобрали значеніе и за предалами его. Въдь и самъ О. И. Шмитъ указываетъ на примъръ церкви въ Мокви 957 года, планъ которой «почти въ точности совпадаетъ съ планомъ Деся-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Еще въ примъчаніи на стр. 15 онъ указываеть на общераспространенный дефекть, что произведеніе искусства разбирается не «какъ цълое, а какъ сборникъ деталей»; но для него разборъ, какъ цълого, равнозначущъ разбору «какъ выраженію опредъленнаго художественнаго (?!) міросозерцанія».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Стржиговскій тоже любить находить какія то подсознательныя залежи нем'єняющихся художественных формы. У него это, пожалуй, еще мен'є согласуется съ данными психологіи, чёмъ у Ө. И. Шмита, но за то подкупасть см'єлостью полета фантазіи.

тинной церквя» (51), а столбы, на которыхъ держатся своды храма, имъють агоризонтальное съчение въ видъ равноконечнаго креста о короткихъ рукавахъ» (57), такъ же какъ въ Кіевь и Черниговь. Стоить здъсь же упомянуть, что еще Стржиговскій бросаль мимоходомь замізанія о зависимости Кіевскаго Софійскаго собора все отъ той же церкви въ Мокви 1. Въ планъ Софійскаго собора О. И. Шмитъ отмічаеть, что «съ сівера и юга къ зданію примыкають широкія продольныя галлерев, нікогда открывавшіяся паружу аркадами на столбахъ» (55), т. е. спеціально кавказская, правда, повидимому, древижищаго періода, особенность. Воть, почему, думается мив, правильно была понята задача исторіи искусствъ, когда «обращали вниманіе почти исключительно на кавказскую архитектуру» (20), вотъ почему правильно было въ 80-хъ годахъ «любовно» (22 прим.) разрабатывать архитектурные вопросы въ программъ, а посвятить росписямъ одинъ только, суммарный вопросъ. Мы говоримъ правильно, темъ более что до самаго последняго времени такъ называемое «византійское искусство» было занято въ концъ концовъ исключительно только росписями, миніатюрами и т. д.

Мы считали нужнымъ подробно остановиться, на разсмотрѣніи тѣхъ доводовъ, которые приводятся въ защиту положенія о связи, о зависимости русскаго начальнаго искусства отъ искусства кавказскаго, и залѣмъ о выходящемъ за мѣстные предѣлы значеніи послѣдняго. И если въ отношеніи перваго разсмотрѣнная статья не оправдала предвѣщавшихся перспективъ, то въ отношеніи второго, дѣйствительно, намѣчаются уже отдѣльныя линіи, но онѣ идутъ нѣсколько въ другомъ направленіи — и мы считали нужнымъ указать и на это. Тѣмъ болѣе это представлялось правильнымъ, что и самъ авторъ пишеть (5): «я не имѣю претензіи разрѣшить окончательно поднимаемые мною вопросы, напротивъ, — я пменно и стремлюсь показать, что вопросы эти очень важны, но не могутъ быть разрѣшены, потому что памятники недостаточно еще изслѣдованы».

Въ заключение мы считаемъ нужнымъ подчеркнуть, что своей замъткой мы хотъли именно привътствовать пробуждающийся такимъ образомъ широкій интересъ къ искусству Кавказа христіанской поры и высказать надежду, что оно и впредь будетъ привлекать къ себъ вниманіе ученыхъ и что вмъсть съ тъмъ будетъ воздълываться наша бъдная еще работниками научная нива.

Г. Н. Чубиновъ.

Петроградъ 31 мая 1917.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kleinasien, 1909, crp. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. стр. 48 о Десятинной церкии, гдъ указаны «притворы-галлереи».

## Къ исторіи сирійскаго сказанія о св. Мар-Евгенъ.

## 1. Прозаическое Житіе Мар-Евгена.

Постановка вопроса: теорія Labourt'a. — 2. Не использованные списки житія Мар-Евгена
и взаимоотношеніе сохранившихся редакцій. — 3. О судьба легенды до ІХ в'яка.

1.

Общее несторіанамъ и яковитамъ преданіе, закрѣпленное въ богослужебномъ культѣ тѣхъ и другихъ, связываетъ важиѣйшіе факты начальной исторіи спрійской церкви съ именемъ св. Мар-Евгена 1, египетскаго монаха

<sup>1</sup> Пользуюсь для транскринцін греческимъ прототиномъ сирійскаго — от не только накъ болве для васъ привычнымъ, но еще и потому, что вокализація сирівскаго далеко не вполить устойчива какь во второмъ, такь и въ первомъ слогъ. Правда, несторіане по крайней міріє съ XI в. (см. напр. Wright, Catalogue of the Syriac Ms. of Brit Mus. 187a) употребляли принятую и теперь въ богослужебныхъ книгахъ вокализацію 🛶 🤫 что должно звучать по восточному произношенію какъ Aughen, или — скореє — какъ нечто среднее между Aughin и Aughen (Nöldeke, Syrische Gramm.<sup>2</sup>, стр. 32<sup>2</sup>). Но современные несторіане произносять, повидимому, «Ogin» (Maclean and Brown, The Catholicos of the East and his People, London 1892, стр. 350). У монофиситовъ, даже изъ области мафріана, въ XII—XIII вв. не было последовательной вокализаціи. Такъ, въ рп. Брит. Муз. Add. 14.788 отъ 1199 Р. Х., писанной одною рукою монофисита изъ Тагрита (правда, въ Скитскомъ монастырѣ Богородицы), можно видъть слъдующіе образцы вокализацін: ност, ност, ност, наконецъ, поздиватем руком Современные яковиты Тур-'Абдина произносять въ соединеніи съ , - «Maroge», что у курдовъ звучить какъ «Maroké» (Pognon, Inscriptions semitiques de la Syrie, de la Mesopotamie etc., Paris 1907, стр. 109). Нужно замътить, что имя «Евгенъ», всегда употребляемое въ соединени съ 123 — «Мар-Евгенъ» (за исключениемъ случаевъ, когда эта прибавка мѣшаетъ стихосложению, или когда объ Евгенѣ говорятъ его враги), уже вы древи-вишей относящейся къ Евгеву рукописи IX—X в. Миз. Вг. Add. 14.653 пишется слитно 🔑 Стро, а въ поздиващихъ памятникахъ (якоантскихъ съ XVII в.) имветъ Innoriance if Bocross. 8

изъ обители св. Пахомія. «Во времена царя Константина» Мар-Евгенъ переселнися со своими учениками въ Месопотамію, въ область г. Несибина (Беть-'Арбайе), и здісь, на горів Изала, близь селенія М'арре, основаль первую на востокъ обитель, которая стала разсадникомъ не только монашества, но и христіанства и правов'єрія для «вс'єх» странъ востока». Мар-Евгенъ обращаль язычниковь и боролся съ ересями (маркіонитствомъ и манихействомъ) въ странъ Бет-'Арбайе и прилегающихъ къ ней съ съверо-востока областяхъ Бет-Кардо и Бет-Забдай, а после передачи г. Несибина ромеями персамъ (363 г.), уже незадолго до своей смерти, онъ получиль у Шапура II разрѣшеніе строить церкви и монастыри во всемъ парствъ персидскомъ и послалъ своихъ учениковъ, въ количествъ 72-хъ (подобно Христу), въ разныя страны Месопотаміи и Персіи (а по монофиситскимъ преданіямъ и въ страны, лежащія далеко на западъ отъ Несибина) для устройства церквей и монастырей и для борьбы съ язычествомъ и ересями. Поэтому сирійцы съ полнымъ уб'яжденіемъ называють Мар-Евгена «отцомъ всёхъ монаховъ» востока, просвётителемъ или «учителемъ восточныхъ странъ», «строителемъ церкви» восточной и даже «вторымъ Христомъ» (حسنه منسعه ۱۱۹ منسعه) ا.

Не такъ прочно дело обстоить въ исторической науке. Отсутствие всякихъ упоминаній объ Евгене въ источникахъ вполне достоверныхъ и обиліе разныхъ историческихъ несообразностей въ самой легенде объ Евгене до сихъ поръ мешали признать въ ней хотя бы зерно истины, несмотря на то, что не было недостатка въ добромъ желаніи ее оправдать, къ

такой видъ: Μοжетъ быть, въ древнъйшее время имя πος произносилось ближе къ греческому εὐγεν[ής]: что сирійцы знали о происхожденіи πος оть εὐγενής, это можно видъть въ ихъ богослужебныхъ пъснопъніяхъ (Maclean, East syrian daily Offices, Lond. 1894, стр. 137). Но въ древнъйшей относящейся къ Евгену рукописи Add. 14.653 это имя нигдъ не вокализовано (за исключеніемъ единственнаго случая можетъ быть не предумышленнаго). Точно также нельзя сказать съ увъренностью, что въ древности сирійцы всегда произносили имя Евгенъ съ удареніемъ на послъднемъ слогъ. Если предположенія Grimme (Grundzüge der syrischen Betonungs- und Verslehre. ZDMG XLVII, стр. 279 ff.) относительно сирійскаго стихосложенія правильны, то авторъ печатаемой ниже мемры объ Евгенъдолженъ былъ произносить это имя съ удареніемъ на первомъ слогъ (репиціта).—Не пишу «Евгеній», потому что въ сирійской агіологіи встрѣчается другое имя можеть, употребляются въ отношеніи къ одному лицу—Евгенію еп. Селевкіи Исавр. VI в. (Си reton, The third part of the Eccles. History of John of Ephesus, стр. 309, ср. 314).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bedjan, Acta martyrum et sanctorum, t. III, crp. 480. Assemanus, Bibliothecae Vaticanae codicum mss. catalogus, t. II, crp. 493. Sachau, Verzeichniss der syrischen Handschriften v. E. Sachau, Berlin 1899, B. I, crp. 129.

чему побуждало выпонирующее единодущие касательно Евгена враждебныхъ другь другу религіозныхъ секть, а также потребность заполнить чёмъ-нибудь пустоту въ историческихъ свёденіяхъ о той эпохе, которой касается легенда. Ассеманій, сведенія котораго объ Евгене исчернывались краткими извъстіями арабскихъ хроникъ (Марія-ибн-Сулеймана и Амранон-Матты) и религіознаго гимна Георгія Варды, пытался оправдать легенду путемъ отождествленія Мар-Евгена съ упоминаемымъ у Созомена (VI 33) Фаданскимъ отшельникомъ «Аономъ», при чемъ предполагалось, что греческое «'Аю́улс» есть сирійское \_ оэк, звучащее у «восточныхь» сирійцевь какъ «avun», и что сирійскіе монахи называли этимъ нарицательнымъ именемъ Евгена какъ родоначальника восточнаго монашества 1. Несмотря на искусственность этого отождествленія, которой не могь не чувствовать и самъ Ассеманій, вынужденный присоединить къ «Аону» въ качествъ двойниковъ Евгена еще подлиннаго св. «Абуна» и даже св. «Абу» 3, при чемъ каждый изъ этихъ предполагаемыхъ двойниковъ Евгена настойчиво предъявлять свое alibi 4, — гипотеза Ассеманія стала нікотораго рода «общимъ мъстомъ», которымъ охотно пользовались, хотя и съ оговорками, ть, кому приходилось касаться этого вопроса миноходомъ, даже и тогда, когда были уже опубликованы болье обильные матеріалы, относящіеся къ Мар-Евгену<sup>5</sup>. Въ 1892 г. Р. Bedjan впервые издаль пространное житіе Мар-Евгена, написанное, будто бы, ученикомъ его Мар-Михаиломъ , по двумъ рукописямъ: — Лондонской (Add. 12.174) и Берлинской (Sachau 222), изъ которыхъ первая писана въ 1197 Р. Х. въ монастыр Бар-Саумы (близъ Мелитены) подъ непосредственнымъ руководствомъ знаменитаго яковитскаго патріарха Миханіа І7, а другая представіяеть копію съ неизвъстнаго намъ восточнаго оригинала, сдъланную въ 1881 г. въ Алкошть в. Кромть того, въ 1890—1895 годахъ Беджаномъ были изданы житія шести учениковъ Мар-Евгена: Данінда 9, Шаллиты 10, Мики 11, Іоны 13,

<sup>1</sup> Assemanus, Bibliotheca Orientalis, II: diss. «de monachis»; III 2, 862.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. III 1, 343; III 2, 864.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid, II, 228.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cp. B. O. III 1, 94; 590 n. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Напр. O. Zöckler, Askese und Mönchtum, B. I, Frankfurt a M. 1897, стр. 232.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Acta martyrum et sanctorum, tom. III, 376-480.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Wright, Catalogue of the Syr. Ms. in Br. Mus. 1138a.

<sup>8</sup> Sachau, Verzeichn. II, 290-291.

<sup>9</sup> Acta mart. III, 481-510.

<sup>10</sup> Ibid. I, 424-465.

<sup>11</sup> Ibid. III, 510-534.

<sup>12</sup> Ibid. I, 466-525.

Малке 1 и Исаін 2, а нѣсколько позднѣе Scheil'емъ было опубликовано житіе еще одного ученика — Веніамина в (оказавшееся, правда, тождественнымъ съ изданнымъ ранте житіемъ Мики). Большое значеніе для легенды о Мар-Евген' имъла, далъе, изданная въ 1896 г. J.-B. Chabot «Киига пъломудрія» Ишо'денаха митрополита Басры (Прат-Майшань)—автора, какъ предполагалось, VIII стольтія 4, который даеть нісколько краткихь, но съ виду вполнъ историчныхъ свъдъній объ Евгенъ и нъкоторыхъ его ученикахъ. Однако, опубликование этихъ новыхъ документовъ не столько разъяснило, сколько осложнило вопросъ о Мар-Евгент. Правда, на первыхъ поряжь новые документы истолкованы были въ благопріятномъ для достовърности легенды смыслъ. Въ такомъ именно смыслъ высказался относительно основныхъ фактовъ дегенды издатель «Книги начальниковъ» Оомы Maprckaro W. Budge<sup>5</sup>. Къ нему присоединился и Duval въ своемъ очеркъ «Сирійской литературы» 6. Но въ 1901 г. Westphal въ своихъ «изслідованіяхъ» объ источникахъ хроники Марія-иби-Сулеймана и его эпитоматоровъ объявиль легенду о Мар-Евгенъ «не имъющею совершенно никакой цённости» фабрикаціей позднёйшихъ египетскихъ и сирійскихъ монаховъ и притомъ фабрикаціей дурного вкуса 7. Правда, Westphal не углублялся въ историко-литературное изследование легенды, и его отрицательное суждение о ней основывалось болье на эстетической и этической ся оцънкъ. Но въ 1905 г., повидимому, независимо отъ Westphal'я в, аналогичное сужденіе о легендъ высказалъ J. Labourt, ранъе державшійся взгляда Budge'a 9. Въ своей книгъ о «христіанствъ въ Персіи» Labourt впервые подвергъ легенду о Мар-Евгент болте или менте подробному историко-литературному анализу 10, и его выводы о ней, кажется, можно считать последнимъ словомъ науки по данному вопросу. Они заключаются въ следующемъ.

Если исключить извъстія Марія и Амра, не имъющія самостоятельнаго значенія, мы имъемъ три редакціи житія Евгена 11: лондонскій кодексъ Add.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. V, 421-469.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. III, 534—571. Не называемъ святыхъ, которые только именуются учениками Евгена, въ родѣ Финхеса (ib. IV, 208—218).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ZA XII (1897), 64-91.

<sup>4</sup> MAH XVI.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Budge, Book of Governors, Lond. 1893, vol. I, crp. XLIV-XLV, CXXV.

<sup>6</sup> Litt. Syr. 3 155, 179-181.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Untersuchungen über die Quellen und die Glaubwürdigkeit der Patriarchalchroniken des Mari ibn Sulaiman etc., Strassburg 1901, crp. 69-70.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> J. Labourt, Le Christianisme dans l'Empire Perse, Paris 1904, crp. XVIII n. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Revue d'Histoire et de Litt. religieuses, 1902. См. Labourt, ц. с., стр. 303, прим. 3.

<sup>10</sup> Le Christianisme dans l'Empire Perse, стр 302-315.

<sup>11</sup> Ib. 303, 309.

12.174, Берлинскій «Sachau 222» и краткое сообщеніе «Книги пѣломудрія» Ишо денаха (гл. 1). Для оцънки сравнительной древности редакцій можеть служить имьющійся во всьхъ редакціяхъ списокъ учениковъ Мар-Евгена, обнаруживающій постепенное нарастаніе имень въ связи съ развитіемъ легенды 1. Берлинскій кодексь, содержащій въ концѣ житія списокъ 72-хъ учениковъ Мар-Евгена съ прибавленіемъ еще двухъ сестеръ его, представляеть самую позднюю изъ трекъ редакцій и именно не ранѣе XI вѣка, потому что въ этомъ спискъ названы, между прочимъ, не только извъстный подвижникъ Х-го въка Іосифъ Бусная († 979), но и его ученикъ и біографъ Іоаннъ бар-Калдунъ<sup>2</sup>. Напротивъ, Лондонскій, Add. 12.174 представляеть самую раннюю редакцію, потому что имьющійся здысь въ концы житія списокъ содержить всего лишь 9 именъ учениковъ и имя одной сестры Евгена. Наконецъ, третья редакція, данная въ краткомъ сообщеніи Ишо'денаха, занимаеть среднее положеніе: находящійся здісь (гл. 1) списокъ называеть 12 учениковъ и двухъ сестеръ Евгена<sup>8</sup>. Эта редакція, по Labourt'y, относится къ X вѣку: Labourt полагаеть, что Ишо'денахъ писалъ не въ концѣ VIII в., а послѣ 900 года на томъ основаніи, что въ одномъ изъ его сообщеній (гл. 47) имбется зам'єтка о событіи 849—850 г. Р. X.4. Допуская, далье, что Ишо'денахъ пользовался редакціей Add, 12.174, на томъ основаніи, что онъ прибавляеть въ самомъ концѣ своего списка имя Михаила—предполагаемаго этою редакціей автора житія, Labourt охотно соглашается назначить по крайней мфрф 100 лфтъ промежутка между редакціей Add. 12.174 п «Книгою цѣломудрія» 5. Такимъ образомъ древнѣйшая редакція житія, данная въ Add. 12.174, возникла, по Labourt'у въ IX веке, но едва ли ранће «Книги начальниковъ» Оомы Маргскаго (т. е. 840 Р. Х.), потому что последній хранить объ Евгене «абсолютное» молчаніе 6. Можеть быть, Оома быль современникомъ возникновенія житія, но еще не зналь его, или просто игнорироваль, потому что легенда тогда не получила еще всеобщаго признанія 7. — Им'єя въ виду, съ одной стороны, сравнительно позднее происхождение житія Евгена, съ другой стороны — абсолютное молчаніе о немъ источниковъ древнѣйшихъ (напр. Оедорита и Созомена) и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ib. 310.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ib. 311.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ib. 310.

<sup>4</sup> Ibid. 308.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid. 311.

<sup>6</sup> Ibid. 309.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid. 312.

особенно Оомы Маргскаго 1, Labourt приходить къ заключеню, что житіе не имъетъ историческаго значенія, что оно вымышлено монахами со спеціальною цітью возвеличенія монастыря Мар-Евгена близъ М'арре<sup>2</sup>. — Возникновеніе житія Labourt ставить въ связь съ возвышеніемъ этого монастыря при митрополить Несибинскомъ Рузбигань, который, по Ишо денаху (гл. 107), былъ ранее настоятелемъ монастыря Евгена и, сделавшись митрополитомъ, подарилъ ему помъстье — селеніе Гизганъ ( ). Это произошло, по Labourt'y, между 750-800 годами<sup>8</sup>, такъ какъ тотъ же Ишо денахъ (гл. 107) сообщаетъ, что Рузбиганъ принялъ монашество «изъ рукъ» Ишо яба — племянника католикоса Слибазки, который умеръ въ 728 Р. Х. 4. Тогда то и должно было появиться житіе Мар-Евгена во славу его монастыря. Но Labourt полагаеть, что появившееся тогда житіе не было впервые сочинено, а представляло собою лишь развитіе и несторіанскую обработку существовавшей уже ранье и именно монофиситской легенды. Д'ало въ томъ, что по той же «Книга цаломудрія» (гл. 106) предшественникъ Рузбигана по управленію обителью Мар-Евгена Авраамъ изъ Марре пришелъ въ обитель, когда она была въ «развалинахъ», и ее «возстановиль». Отсюда Labourt заключаеть, что монастырь Евгена принадлежаль ранбе монофиситамъ, и что только впоследствіи несторіане, вытъснивъ своихъ противниковъ изъ области М'арре, заняли брошенный ими монастырь, а вибств съ монастыремъ взяли у монофиситовъ и легенду объ его основатель 5. Въ подтверждение этого предположения Labourt указываеть слёды монофиситского происхожденія легенды въ древнёйшей, по его мнвнію, редакціи житія Add. 12.174: молитвенное призываніе «Матери Божіей» въ конц'є житія, преобладаніе «западныхъ» именъ въ краткомъ спискъ учениковъ Евгена (какъ Гурій, Серапіонъ, Оекла), а также и то обстоятельство, что Ишо денахъ, перечисляя (по житію) учениковъ Евгена, не въ состояніи указать, какіе именно несторіанскіе монастыри ими были основаны 6. Последніе выводы изъ всёхъ этихъ разсужденій таковы: «можно безъ всякой непоследовательности вычеркнуть имя Евгена изъ начальныхъ льтописей монашества» 7; легенда о Мар-Евгень относится къ эпониму, а можеть быть и къ дъйствительному основателю монастыря близъ М'арре,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. 308-309.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. 311—312

<sup>3</sup> Ibid. 314.

<sup>4</sup> Ibid. 312.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid. 314.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid. 313.

<sup>7</sup> lbid. 314-315.

въроятно, монофиситу, жившему ранъе VIII в. 1; въ дъйствительности монашество египетскаго образца введено было у восточныхъ сирійцевъ согласно Өомъ Маргскому, «не ранъе конца VI в.» Авраамомъ Кашкарскимъ, «Великая обитель» котораго находилась на той же горъ Изала, гдъ и монастырь Евгена 2.

Въ настоящемъ случат я имъю въ виду исключительно литературную исторію легенды и не задаюсь цілью доказывать или опровергать ея историческую достовърность. Тъмъ не менъе нельзя не замътить, что доводы Labourt'a противъ достовърности легенды не достаточно убъдительны. «Молчаніе» объ Евгент древнтиших источниковъ могло бы имть значеніе, если бы дошедшіе до насъ обрывки древней сирійской агіологической литературы не были такъ бъдны и такъ случайны, если бы сохранились такіе труды общаго характера какъ «рай восточныхъ» Іосифа Хаззаи, или «Доблести аскетовъ, что въ землѣ восточной» Сагдоны<sup>в</sup> и т. п. Что касается греческихъ историковъ (Өеодорита и Созомена)4, то нужно имъть въ виду, что широкая извъстность Евгена, какъ «отца» восточнаго монашества по самой легендъ начинается съ 363 года, т. е. съ того времени, когда область Несибина навсегда отоща къ персамъ, и когда свъдънія грековъ объ этой отдаленной странь, и прежде незначительныя, естественно стали еще болье бъдными и случайными. Достаточно сопоставить, напр., молчание «хорошо освъдомленнаго» Өеодорита о персидскихъ подвижникахъ 5, и 1-ую главу VI-ой кн. Оомы Маргскаго в, чтобы убъдиться, что этому молчанію нельзя придавать большого значенія. Изъ той же главы совершенно очевидно, что монашество существовало въ Персін задолго до Авраама Кашкарскаго, и что Оома называетъ Авраама отцомъ монашества не въ прямомъ смыслѣ. Другой аргументь противъ достовърности легенды — наличность въ ней историческихъ несообразностей — значительно ослабляется уже въ построеніи Labourt'a тыть предположениемь, что легенда прошла сложную литературную исторію, и что уже въ VIII в. она подверглась радикальной переработкъ. Слъдовательно, какова была ея первая редакція, мы не знаемъ.

Точно также и суждение Labourt'a о позднемъ происхождении житія Евгена, поскольку оно основывается на умолчании о немъ Өомы Маргскаго,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. 314.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. 31, 315 sqq.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Thom. Marg. Hist. Monast. I, 34, Budge I, 62. О богатств'в сирійской агіологической литературы неоднократно упоминаеть Оома Маргскій, см. напр. I 1, Budge I, 15.

<sup>4</sup> Labourt, op. cit., 308.

<sup>5</sup> Labourt, op. cit., 315-316.

<sup>6</sup> Budge I, 328 sqq.

нельзя считать достаточно прочнымъ. Значеніе этого аргумента, впервые выставленнаго Ассеманіемь 1, въ построеніи Labourt'а обезцівнивается признаніемъ, что легенда уже въ виль пространняго житія существовала ранье «Книги начальниковъ». Какъ ни старается Labourt приблизить эноху Рузбигана ко времени появленія этой книги (840 г.), все таки ихъ разділяєть періодъ по крайней мірт въ 60-100 літь , - время достаточное для распространенія извістности монастыря и его легенды. Значить, причину молчанія Оомы нужно искать не въ томъ, что онъ не зналь о монастыръ Евгена и его легендё 3, а въ какихъ-нибудь особыхъ соображеніяхъ автора. Ссылку на то, что исторія Оомы им'єсть м'єстный характерь (д'ійствительно, онь пишеть въ сущности исторію только двухъ монастырей области Марги: Бет-'Абе и св. Кипріана), Labourt считаєть «не им'єющею силы» 4, потому что во «введеніи» къ своей исторіи (I 3) Оома перечисляєть всёхъ вообще извъститимихъ подвижниковъ древности и однако ничего не говоритъ объ Евгень: онъ называеть библейскія имена, потомъ имена египетскихъ полвижниковъ и затъмъ прямо переходить къ основателю «Великой обители» Аврааму 5. Однако и это указаніе Labourt'а, можно сказать, тоже «не имъетъ силы»: въ VI книгъ своей исторіи Оома называетъ цълый рядъ подвижниковъ и монастырей съверной Марги, которые были тамъ еще во времена Валента 6, т. е. болье, чемъ за 100 летъ до Авраама, да и самый монастырь Бет-'Абе, какъ видно изъ І 14, возникъ еще до Авраама, потому что первые ученики Авраама, которые явились въ Бет-'Абе ранъе «основателя» этого монастыря (также ученика Авраама) Іакова Лашомскаго, пришли, по словамъ Оомы, въ существовавшую уже тогда «хирту» (μάνδρα, χοινόβιον) Бет-'Αбе $^7$ . Ποчему Θοма не назваль въ своемъ «введе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B. O., III 1, 303.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Если согласиться съ утвержденіемъ Labourt'a (ор. сіt., 812), — правда, ни на чемъ не основаннымъ, — что сообщеніе Марія о посвященіи Рузбигана Слибазкою (т. е. до 728 г.) невѣрно, то все таки остается непреложнымъ фактъ, что въ 790 г. митрополитомъ Несибинскимъ былъ уже не Рузбиганъ, а Іоханнанъ (J.-B. Chabot, Synodicon Orientale, Paris 1902, стр. 608 прим. 3).

<sup>3</sup> Въ числъ своихъ источниковъ Оома называетъ, между прочимъ, Житіе Бар'идты, составленное абою Іоханнаномъ VII в. (I 4, I 23, I 14 и др.). Житіе не дошло до насъ, но сохранивлияся стихотворная передълка житія, составленная нъкімъ Авраамомъ (рамье XII в.) имъетъ упоминаніе о «раббанъ Мар-Евгенъ великомъ» (Budge, The Histories of Rabban Hormizd and Rabban Bar-'Idta, vol. I въ Luzac's Semitic Text and Translation Series IX, London 1902, стр. 138, ср. стр. XXXII.

<sup>4</sup> Labourt, op. cit., exp. 809.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Budge I, 21-22.

<sup>6</sup> VI, 1, 12, Budge I, 328-333, 363 sqq.

<sup>7</sup> Budge I, 37.

ніи» ни одного изъ извістныхъ ему Маргскихъ подвижниковъ IV в. и умодчаль даже о подлинныхъ «основателяхъ» своего собственнаго монастыря Бет-'Абе? Изъ самой «Книги начальниковъ» видно, что Авраамъ Кашкарскій быль реформаторомь монашества въ несторіанскомь духів и могь быть названъ отцомъ особаго несторіанскаго монашества: по словамъ Оомы, «истинные» (т. е. несторіанскіе) монахи были и до Авраама, но они даже наружнымъ своимъ видомъ не отличались отъ «стриженыхъ севиріанъ» 1. Весьма въроятно, что Оома, явный поклонникъ своего особеннаго несторіанскаго монашества, говоря о его происхожденіи, хотіль подчеркнуть значеніе Авраама и нам'тренно оставиль въ тени все предшествовавшее ему монашество, не отличавшееся отъ монашества монофиситского. Во всякомъ случав Оома могь умолчать въ своемъ «введеніи» объ Евгенв по тымь самымъ мотивамъ, по которымъ онъ не упомянулъ здёсь объ Іоаннё въ Нираб-Барзай (IV в.) — основатель монашества въ съверной Маргъ, дегенда котораго была ему хорошо извъстна<sup>2</sup>. Такимъ образомъ умолчаніе Өомы Маргскаго само по себъ о позднемъ происхождения легенды Мар-Евгена говорить не можеть. — Темъ мене, конечно, возможны какіе либо выводы въ этомъ смыслѣ изъ показанія Ишо'денаха о Рузбиганѣ. Оно не говорать ничего ни о легендь, ни даже о возвышени обители, а только о томъ, что Рузбиганъ подарилъ обители Евгена селеніе Гизганъ. Здёсь мы имбемъ діло съ простой конъектурой, которая могла бы иміть значеніе лишь въ томъ случаћ, если бы были на лицо другія положительныя данныя въ пользу того, что легенда возникла въ эпоху Рузбигана.

За отсутствіемъ всякихъ постороннихъ данныхъ, въ нашемъ распоряженія остается только самая легенда, основою которой служить житіе Мар-Евгена, и изслѣдованіе ея является единственнымъ путемъ къ разрѣшенію вопроса объ исторической достовѣрности личности Евгена и его дѣятельности. Здѣсь требовалось бы прежде всего попытаться установить происхожденіе легенды и ея первоначальный составъ путемъ сравненія сохранившихся редакцій житія и изслѣдованія его источниковъ и затѣмъ, освободивъ первоначальное ядро житія отъ позднѣйшихъ наслоеній, оцѣнить его достовѣрность съ точки зрѣнія историческихъ условій IV вѣка. Поэтому вполнѣ цѣлесообразна сдѣланная Labourt'омъ первыя попытка разобраться въ редакціяхъ житія съ цѣлью установить его древность и происхожденіе. Но здѣсь у Labourt'а имѣется одно крупное недоразумѣніе, которое въ сущ-

<sup>1</sup> I, 4, Budge I, 23-24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> VI, 12, Budge I, 368 sqq.

ности уничтожаетъ всъ его выводы. Опънивая редакція по спискамъ учениковъ Евгена (методъ вполнъ раціональный), Labourt просмотрыть то обстоятельство, что въ Add. 12.174, кромѣ краткаго списка изъ 9 именъ въ конпѣ житія, списка дъйствительно древняго, имъется, какъ и въ Берлинскомъ кодексъ, еще другой списокъ въ срединъ житія, гдъ насчитывается уже 29 именъ, т. е. значительно больше, чёмъ у Ишо'денаха 1. Кром'в того, въ Add. 12.174 есть уже рычь о «70-ти мужахы», которые пришли съ Евгеномъ изъ Египта <sup>9</sup>, тогда какъ у Ишо денаха говорится только о «18-ти» спутникахъ Евгена<sup>8</sup> и даже у Марія-ибн-Сулеймана только о «28-ми» <sup>4</sup>. Очевилю. порядокъ редакцій долженъ быть измінень: на первомъ місті будеть Ишо денахъ, за нимъ-столь пренебрегаемый Labourt омъ Марій и только потомъ Add. 12.174 и Берлинскій кодексъ. Но отсюда следуеть, что и возрасть древныйшей извыстной намы редакціи житія будеть опредыляться, по Labourt'v, не IX-мъ, а X-мъ вѣкомъ, и что всѣ соображенія о монофиситскомъ происхождения житія отпадуть сами собою: древнёйшая извёстная намъ редакція легенды будеть несторіанскою. Впрочемъ, что касается вопроса о древности житія, то здісь преувеличенная опінка Add. 12.174 съ избыткомъ покрывается у Labourt'a излишнимъ скептицизмомъ по отношенію къ Ишо'денаху. Но объ этомъ річь будеть ниже. Во всякомъ случать, за исправленіемъ указаннаго недосмотра, отъ всего построенія Labourt'a остается одинъ только правильный выводъ о сравнительно позднемъ происхожденіи Берлинской редакціи, и литературная исторія легенды остается мало разъясненною.

2.

Въ интересахъ дальнъйшихъ разысканій не безполезно будеть указать на нъкоторые еще не использованные матеріалы, имъющіе прямое отношеніе къ литературной исторіи житія Мар-Евгена. Имъю въ виду прежде всего и главнымъ образомъ рукопись Mus. Brit. Add. 14.653, заслуживаю-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Add. 12.174 fol. 267v — 268r, ср. Bedjan III, 425—426. Этотъ недосмотръ объясняется, очевидно, способомъ изданія житія у Bedjan'а. Здёсь не только невозможно установить, что къ какой рукописи относится, но иногда нельзя съ увѣренностью сказать, приводятся ли подъ строкой варіанты или конъектуры издателя. Замѣчу кстати, что и имя Лазарь, на которое ссылается Labourt въ доказательство монофиситскаго происхожденія древнѣйшей редакціи (ор. cit., 813), отсутствуеть въ Add. 12.174, fol. 171v, а.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedjan III, 387. Add. 12.174 fol. 261r.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Гл. 3, Chabot, стр. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Maris, Amri et Slibae De patriarchis nestorianorum commentaria, ed. H. Gismondi, P. I (Romae 1899), versio, crp. 23.

щую особаго вниманія уже въ силу своей древности. Рукопись не датирована, но Wright по палеографическимъ основаніямъ относить ее къ IX— Х в. 1. По содержанію она представляеть сборникь разнообразнаго содержанія, и въ самомъ началь сборника помьщаются: житіе Мар-Евгена в н стихотворная мемра о Мар-Евгент В. Рукопись писана какимъ то Слибою и по встить признакамъ — несторіанскаго происхожденія. На это указываеть имя одного изъ авторовъ — Барсаумы Гузаи, вероятно, тождественнаго съ упоминаемымъ въ каталогъ 'Абдишо Барсаумою Каркскимъ , а также некоторыя подчистки, сделанныя позднейшей монофиситской рукой, о которыхъ рѣчь будеть ниже. Позднѣе, какъ видно изъ записей, несторіанская рукопись попала въ Скитскій монастырь Богородицы, откуда и поступила въ Британскій Музей въ составѣ собранія, привезеннаго Таттамомъ 5. Рукопись, къ сожаленію, дефективная, и значительная часть дефектовъ падаетъ на первые два памятника, чёмъ, конечно, и объясняется, что она оставлена безъ вниманія Chabot и Bedjan'омъ6, а именю: недостаетъ всей первой тетради (10 листовъ), относящейся къ прозаическому житію Евгена, и 4-хъ листовъ изъ стихотворной мемры объ Евгенъ.

Другая рукопись, можеть быть, интересна не столько сама по себѣ, сколько для исторіи того же кодекса Add. 14.653. Это — соd. Mus. Brit. Add. 14.738, относящійся къ тому же собранію Таттама и представляющій сборникь отдѣльныхъ тетрадей и листовъ, выпавшихъ изъ разныхъ рукописей?. Здѣсь (на лл. 90—104) имѣются, между прочимъ, 15 первыхъ влистовъ какого то кодекса (по письму — XIII в.), содержащихъ начало житія Евгена. Листы сохранились въ крайне дефективномъ видѣ: вѣрнѣе, это клочки трехугольной формы, соотвѣтствующіе нижнимъ угламъ страницъ (отъ сгиба кодекса) и при весьма крупномъ почеркѣ сохраняющіе самое ничтожное количество словъ. Обращаетъ на себя вниманіе то обстоятельство, что текстъ послѣдняго изъ этихъ 15 листовъ оканчивается какъ разъ тамъ, гдѣ начинается соd. Add. 14.653, при чемъ не помѣстившіяся

<sup>1</sup> Wright, Catalogue, crp. 808a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fol. 1-48r.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fol. 48v—55г. Дальнъйшее содержаніе рукописи: анонимная мемра о блудномъ сынъ, молитва на рукоположеніе епископа, житіе Павла Өнвандскаго, извлеченіе изъ Евагрія, формы писемъ къ разнымъ лицамъ, мемра о воскресеніи Бар-Çаумы Гузан, анонимная мемра объ умершихъ, молитва мученику Фа[в]масію (Wright. Catal. 808—809).

<sup>4</sup> В. О. III 1, 173. Бар-саума дКарка (Карка д. Теданъ?).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Wright, Catalogue 809b, cp. III, crp. XIII.

<sup>6</sup> Bedjan III, crp. VII.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Wright, Catalogue, 1150b.

<sup>8</sup> Какъ это видно изъ сохранивщейся нумераціи тетрадей.

на последней строке два слова, которых в нельзя было прочитать въ Add. 14.653, добавлены полъ строкою. Это совпаденіе, которое едва ли можно объяснить простой случайностью, особенно если принять во вниманіе приблизительно одинаковый формать рукописей и принадлежность ихъ къ одному собранію, позволяеть сдёлать следующее предволоженіе. Начало cod. Add. 14.653 было утрачено давно, и въ XIII в. была уже предпринята его реставрація, т. е. были приложены въ началь новые листы, на которыхъ было скопировано или пересказано начало житія по какому-шебудь другому, какъ увидимъ далбе, болбе позднему изводу. Съ теченоемъ времени эти листы вновь оторвались и въ дофективномъ виде не узначные попали въ число разрозненныхъ тетрадей и листовъ, которые потомъ были нереплетены трудолюбивымъ монахомъ въ особый кодексъ. Последнее произошло, можеть быть, въ 1493 Р. Х. въ Скитскомъ монастыръ Богородицы, какъ можно догадываться по запвен въ cod. Add. 14.737, по составу совершенно аналогичномъ кодексу Add. 14.738 <sup>1</sup>. Что касается предполагаемой реставрацін, то возможно, что она имела место въ 1222 Р. Х., когда коллективнымъ трудомъ братій «поновлены были книги монастыря дома Богородицы Сирійцевъ» <sup>2</sup>. Но, конечно, это не болье, какъ предположенія <sup>8</sup>.

Оставляя пока въ сторонѣ стихотворную мемру, посмотримъ, какое значеніе могутъ имѣть названные не использованные кодексы для литературной исторіи прозаическаго житія. Теперь мы имѣемъ четыре списка житія Мар-Евгена: 1) Add. 14.653, — назовемъ его A, 2) Add. 12.174 — B, 3) Sachau 222 — C, 4) фрагментъ въ Add. 14.738 — D, и этими списками, кажется, исчерпывается рукописный матеріалъ житія, имѣющійся въ европейскихъ библіотекахъ  $^4$ .

Что касается списка D, то значение его, въ виду его фрагментарности, не велико. Тѣмъ не менѣе изъ него можно сдѣлать нѣкоторые не лишенные интереса выводы касательно отношения между B и C. Насколько можно судить по сохранившимся отрывкамъ, изводъ D, не отличаясь оть B и C по содержанію, представлялъ весьма значительныя особенности по изложенію, кото-

<sup>1</sup> Wright, Catalogue, crp. 1200a.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid., crp. 74<sup>b</sup>.

<sup>3</sup> Съ трудомъ читаемая запись на первомъ листѣ фрагмента Add. 14.738 (fol. 90\*), гдѣ названо имя какого то Маруеы [(ܡܙܩܪܩ) ܡܬܩܪܩ), который «купилъ» что то «для монастыря», писана другимъ, повидимому, позднѣйшимъ почеркомъ и, вѣроятно, не относится къ предполагаемой реставраціи Add. 14.653.

рое здёсь гораздо болёе сжато  $^1$ . Далёе, въ случаяхъ расхожденія между Bи C, D почти всегда оказывается на сторон $^{\perp}$  C, при чемъ въ D им $^{\perp}$  юже и такія отличія C оть B, которыя носять характерь модернизацін и могли бы быть отнесены на счеть гораздо болье поздняго происхожденія C сравнительно съ B, хотя между B (1197 P. X.) и D дежить промежутокъ всего, можеть быть, леть въ 25. Такъ, «архіепископъ» («Дорожент клі) антіохійскій начала IV в.  $^{9}$  называется въ D, какъ и въ C, «патріархомъ»  $^{8}$ ; рѣка близъ Несибина Нгар-Машакъ ( $\sim$ х $\sim$ х $^{2}$ )  $^{4}$ , въ C именуемая יססייב $^{5}$ , въ D является даже еще въ болье модернизованномъ видь σιστός, что соотв'єтствуєть арабскому al Hirmas 7. Им'єются и другія вербальныя совпаденія между C и D противъ B, которыя трудно объяснить простою случайностью. Эти совпаденія заставляють предполагать наличность нікотораго связывающаго C и D источника, — скажемь z, восходящаго ко времени не поздиће начала XIII в., т. е. приблизительно современнаго списку B. Этоть изводь z, близкій къ B (на что указываеть общее сходство B и C), но болье, чымь B, модернизованный, быль использовань въ C целикомъ, а въ D, по темъ или другимъ соображениямъ, данъ въ сокращеніи. Такимъ образомъ, если B и C восходять къ общему источнику, то C связано съ этимъ источникомъ не непосредственно, а черезъ  ${\it s}$ .

Гораздо важнѣе для исторіи житія списокъ A, какъ по своей древности, которою онъ превосходить B лѣтъ на 300, такъ и по своимъ внутреннимъ качествамъ. Сравнивая A съ B и C, мы получимъ картину взаимоотношенія редакцій существенно отличную отъ той, какая представлялась Labourt'y. Вотъ самые общіе результаты наблюденій.

Прежде всего, по составу и содержанію, за нѣкоторыми исключеніями, указываемыми ниже, A вполнѣ совпадаеть съ B и C: объемъ житія во всѣхъ трехъ спискахъ приблизительно одинаковый. Это пужно предполагать и относительно утраченной части A, если сравнить количество выпавшихъ листовъ съ объемомъ соотвѣтствующей части B и C. Можно думать,

 $<sup>^1</sup>$  Особенно это замѣтно на послѣднемъ листѣ (fol. 104), относительно котораго, впрочемъ, можно предполагать, что здѣсь переписчикъ старался закончить весь матеріалъ недостающій въ A и, можеть быть, просто давалъ сокращенное изложеніе того списка, который быль у него подъ руками.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Add. 12.174, fol. 262va.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Add. 14.738, fol. 103. Bedjan III, 395.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Add. 12.174, fol. 261r<sup>a</sup>.

<sup>5</sup> Bedjan III, 387. Посредствующую форму см. въ Житін Шаллиты (Bedjan I, 442):

<sup>6</sup> Add. 14.738, fol. 99 r.

<sup>7</sup> Hoffmann, Auszüge, crp. 217.

что и предисловіе автора, опущенное вь B, въ которомъ замѣчается вообще тенденція къ сокращеніямъ, имѣлось уже въ A. Но при сходствѣ въ содержаніи встрѣчаются иногда довольно значительныя разности въ изложеніи. Эти разности прежде всего раздѣляють A отъ списковъ B и C, которые чаще между собою совпадаютъ  $^1$ . Но въ очень многихъ случаяхъ совпадають A и C противъ  $B^2$ . Наконецъ, лишь въ рѣдкихъ случаяхъ (за исключеніемъ нѣкоторыхъ добавленій, о которыхъ рѣчь будетъ ниже) текстъ C стоитъ особнякомъ отъ A и B, да и въ этихъ случаяхъ почти всегда рѣчь идетъ о простомъ искаженіи, или неправильномъ чтеніи текста оригинала  $^3$ . Почти вездѣ тексть A носитъ характеръ большей древности и большей исправности въ сравненіи съ B и C, такъ что можно только пожалѣть о томъ, что онъ остался не использованнымъ въ изданіи Беджана.

Однако, взаимоотношеніе текстовъ нельзя представлять въ видѣ параллельной зависимости B и C отъ A: этому мѣшаетъ постоянное совпаденіе между B и C въ ихъ отклоненіяхъ отъ A. Объяснять это совпаденіе преемственною зависимостью C отъ B, а B отъ A также нельзя, потому что въ очень многихъ случаяхъ, какъ было уже сказано, C совпадаетъ съ A противъ B. Остается одно: B и C имѣютъ въ основѣ нѣкоторый неизвѣстный намъ изводъ житія, скажемъ y, аналогичный списку A, но имѣвшій и свои особенности (при чемъ C, какъ было уже сказано, связано съ нимъ не непосредственно, а чрезъ s). Неизвѣстный намъ изводъ y, въ свою очередь, не стоялъ въ прямой зависимости отъ списка A: противъ этого говорятъ рѣдкіе случаи очевидныхъ пропусковъ въ A, которые согласно (слѣдовательно, на основанія y) пополняются въ B и  $C^4$ . Значитъ, y предста-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Разница сводится большею частью къ замѣчаемымъ въ В и С сокращеніямъ противъ А. Напр., Add. 14.653, fol. 16r. — Bedjan III, стр. 424; fol. 25r — стр. 440; fol. 26v — стр. 444, fol. 27v — стр. 445; fol. 29r — стр. 447—448; fol. 45—48 — стр. 476—479 и мн. др. Ср. примѣры, приводимые ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Изъ многочисленныхъ примъровъ, кромѣ приводимыхъ ниже, можно указать: на имя «Лазарь», которымъ названъ воскрешенный Евгеномъ юноша въ А и С (Add. 14.653 fel. 29v, Bedjan III, 448), и которое опущено въ В (Add. 12.174, fol. 271v²); на географическое опредъленіе мѣста подвиговъ св. Иларіона (A: Дарх Сэс fol. 16v, С въ искаженной формѣ: Дарх Сэс ведјап III, 425), также отсутствующее въ В (Add. 12.174 fol. 267v²), на опредѣленіе мѣста мученической кончины Милеса «Бет-Разикайе» (A fol. 20r, С стр. 432 п.), которому въ В соотвѣтствуеть болѣе общее «страна персовъ» (Add. 12.174 fol. 269r²), на значительныя сокращенія В противъ А и С (ср., напр., Add. 12.174 fol. 263v, Add. 14.653 fol. 2v—3r, Bedjan III, стр. 401; Add. 12.174 fol. 274v, Add. 14.653 fol. 40r-v, Bedjan III, 466 п.) и т. п.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Примѣры см. ниже, стр. 121—123.

<sup>4</sup> Примъръ: имя сто, пропущенное въ краткомъ спискъ учениковъ Евгена въ А и имъющееся въ В и С (см. ниже, стр. 125, прим. 1). Ср. стр. 123, прим. 4.

вляль собою параллельный списку А изводь редакціи еще болье древней, скажемъ x. Относительно y можно съ ув $\xi$ ренностью сказать только то, что этоть списокъ житія Евгена быль гораздо менье исправень, чымь А. Слыды дефектовъ оригинала явно выступають въ B и C, и различное отношеніе къ этимъ дефектамъ хорошо характеризуетъ редакторовъ B и C (или z, посредствующаго между C и y). Въ B мы имѣемъ разсудочное отношеніе къ оригиналу: мѣста, явно искаженныя, или почему либо не понимаемыя, здѣсь исправляются, или просто опускаются. Не нужно забывать, что списокъ Bизготовлялся подъ непосредственнымъ руководствомъ самого патр. Михавла I. Напротивъ, C слѣпо списываетъ оригиналъ, часто не считаясь со смысломъ: его уклоненія отъ предполагаемаго оригинала легко объясняются безсознательнымъ искажениемъ текста. Что такой методъ не всегда обезпъниваеть C съ историко-литературной точки эрвнія, это разумвется само собою. Воть несколько примеровь для иллюстраціи.

О прекращеніи гоненія на христіанъ при Шапуріз II (363 г.).

A, fol. 43r.

-вШ асижосоп N» пуръ] въ мысли своей сли своей престать отъ престать отъ гоненія отъ дня того и навсегда. Ибо гоненіе великое воздвигъ на народъ и святыхъ многихъ христіанскій и святыхъ убиваль отъ [чрезъ?] многихъ убивалъ, такъ Гуштазада, который что и отъ Гуштазада, который былъ братомъ его, не отвратилъ меча своего» (പാംപ് ,നവംപ്,നാര്പ്പ് റന זותטיבמע בא הושתה പ്രധ 'യാഴുപ്പു വയ ഞാന് ഗ്യാന് ,നവംസ്).

C, Bedj. III, 470.

-им сватижогоп И» гоненія на христіанъ. Такъ какъ прежде дня того весьма гналъ ихъ быль братомъ его, и отвратиль мечъ» (Щ מוא בן במלאות പ്പം പ്രാഹം).

B, fol. 275.

«И положиль въ мысли своей престать отъ гоненія на христіанъ. Такъ какъ прежде дня того весьма гналъ ихъ и много святыхъ убивалъ» (дальнъйшая фраза опущена).

Очевидно, здъсь имъется въ виду упоминаемый въ мученическихъ «актахъ» Шим'она Барсабба'е, какъ принявшій вмісті съ нимъ мученическую кончину, Гуштазадъ (любъста), «глава евнуховъ царскихъ» и «восинтатель (حندسته) царя» 1, а по одной редакціи актовъ—

<sup>1</sup> Assemanus, Acta sanctorum et martyrum orientalium et occidentalium. P. I, Romae 1748, стр. 24.

ср. 2 Макк. 9,29). В роятно, редакторъ у принялъ персидско имя за имя гонителя (можетъ бытъ, смѣшалъ Гуштазада съ «братомъ царя» Ардашнромъ, который прославился своими гоненіями въ Хдайабѣ)<sup>2</sup>, но не рѣшился слишкомъ мѣнятъ текстъ. Получившаяся безсиыслица воспроизводится въ C и просто опускается въ B.

Сказаніе о «бѣсѣ нѣкоемъ» (жы «бъл), котораго послалъ Юліанъ Отступникъ выслѣдить Іовіана, когда онъ во время персидскаго похода оставался со своимъ войскомъ въ Перозъ-Шаборѣ (на Тигрѣ) и велъ сношенія съ Мар-Евгеномъ.

A, fol. 37ª.

«И воть въ эти самые дни посланъ былъ нечестивцемъ бѣсъ нѣкій, чтобы пойти навѣдать: что ты дѣлаешь? И удержанъ былъ силою молитвы (ඣඣ;) святого Мар-Луліана (ඣඣ), вбо вотъмного дней былъ онъ у старца, благословеннаго, лежа въ притворѣ (ඣඣ;) на лицѣ своемъ въ молитвѣпредъ Господомъ».

C, Bedj. 461.

«И воть во дни тѣ пославъбылънечестивымъ Юліаномъ бѣсъ нѣкій пойти навѣдать путь его. Когда пришелъ, удержанъ былъ силою креста (حصرت) старца святого Мар-Іовіана (святого Мар-Іовіана (святого дней былъ у старца благословеннаго, лежа на лицѣ своемъ въ молитвѣ. предъ Госполомъ». B, fol. 473b.

«И воть въ ть самые дни посланъ былъ нечестивцемъ [нѣкто] пойти и посмотрѣть, что онъ дѣлаеть. Тогда удержанъ быль силою молитвы святого Мар-Евгена, потому что много дней быль Повіанъ] у старца благословеннаго, вжец лицъ своемъ MO-ВЪ Госпо-JUTBE предъ ломъ».

Редакторамъ В и С, какъ и Bedjan'y, который пытается читать, вмѣсто сал, стал «тѣлохранитель» во очевидно, осталось неизвѣстнымъ, что это сказаніе заимствовано изъ греческихъ «ἀποφθέγματα», включенныхъ и въ сирійскій изводъ египетскаго патерика — «Рай» (сал. ) 'Ананишо' задѣсь дѣйствительно фигурируетъ «бѣсъ» или «демонъ» нѣкій (да стас.), посланный Юліаномъ къ Іовіану и задержанный молитвою нѣкоего отшельника (сал. ). Какъ видно изъ marginale въ «Житіи Іосифа Буснан» во одной изъ сирійскихъ редакцій сказа-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bedjan, Acta II, 168.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. II, 333 и др.

<sup>3</sup> Bedjan III, crp. 461.

<sup>4</sup> Bedjan, Acta mart. VII, crp. 690-691.

<sup>5</sup> ROCh 1900, № 1, crp. 130.

нія 1 этоть отшельникь несомивню назывался «Луліаномь», т. е. Юліаномь, при чемъ, въроятно, разумълся современникъ Евгена Юліанъ Саба 2. Редакторъ C (а, можетъ быть, еще s или y), съ точностью воспроизводя свой оригиналь, съ недоверіемъ отнесся однако къ имени «Луліань», потому что въ контексть говорится только объ одномъ Юліань-Отступникь в, и замыниль «Юліана» его антиподомъ---«Іовіаномъ», причемъ императоръ оказывается «святымъ старцемъ» (саба). Имен предъ собою или испорченный (въ у), или непонятный для него тексть, редакторь  $oldsymbol{B}$  прибъгаеть къ конъектурамъ: вовсе опускаеть сал в заменяеть «Луліана» или «Іовіана» «Мар-Евгеномъ» 4.

Зам'вчаніе автора житія объ условіяхъ составленія ниъ житія.

حیل ہے ہوموء کے لیے ہوموء ہے کی جدوموء ہے کی העלבההא משוחב העלבהה משוחב העלבהה משוחב صمح لے ورسمامد عمد لے ورسمامد عمد لے: ورسمامد ourien therest ouries therest ourien thereson דמדישה. בעל מבן מדה הלשולה: במן דמדישה. בבת מדה: ملیل حر بهتید مد مهنید عد مده بهمیترب می کیله הם דנים המוצא העד המוצא וכן המוצא: העללים אבאהוא בלעלים המהר אשלהוא מסף. والمعصلي مديد حلل مديده حلك مل محسم ا ۱۵حمة مهم حم به تندهم، معديه محديه حمععمه.

C, Bedjan III, 451 n. مح ملیا مح به تنهم، الهة فیصب: ملی

B, fol. 272ra.

<sup>1</sup> Сказаніе встрічается въ сирійскихъ рукописяхъ и отдільно, см., напр., Sachau, Verzeichniss II, 563b.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ житін Іоснов Буснаи отшельникъ называется ізля кіадя оснада. но Chabot не безъ основаній полагаеть, что нужно читать сіод ion. «qui pealmodiait dans le montangne» (ROCh, п. м., пр. 2). Имя Юліана Сабы вообще связано съ легендой объ Юліанъ Отступникъ, см. напр. житіе Юліана Сабы (по Өеодориту) у Bedjan'a, Acta mart. et sanct. VI, 394-395, а также извёстный «романъ» объ Юліанъ Отступникъ у Ноffmann'a, Julianos der Abtrünnige 1880, стр. 143. Въ нѣкоторыхъ греческихъ редакціяхъ «апофосимать» отшельникь именуется Поядос, см. русск. перев. Москов. Синод. рп. № 452: Древній патерикъ, изложенный по главамъ, М. 1892, стр. 242.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bedjan III, 459 sqq.

 $<sup>^4</sup>$  Приведенный отрывокъ можетъ служить иллюстраціей того, что и A не есть редакція первоначальная: 1) въ A опущено сохраненное въ C съю при имени «Луланъ»; 2) слово «въ притворв» пишется (хотя и не вполна ясно) стабь («въ притворв ея»), что указываетъ на бывшее въ первоначальной редакцін упоминаніе о келлін (калда) или калды (ср. житіе Юліана, Bedjan VI, 380) святого «Луліана».

 ${\it M}$  здѣсь испорченное въ  ${\it C}$  и невразумительное мѣсто о письмѣ изъ Рима просто опускается въ  ${\it B}$ .

Характерны варіанты въ спискѣ 29-ти ученковъ Мар-Евгена. Этотъ списокъ, какъ и другіе два, нуждается въ особомъ изслѣдованіи. Я укажу здѣсь лишь нѣкоторыя ѕресітіпа для характеристики взаимоотношенія текстовъ. При общемъ сходствѣ всѣхъ трехъ рукописей, можно, однако, замѣтить, что въ основѣ B и C лежитъ одна общая редакція, нѣсколько отличная отъ редакціи A (№№ 2, 4, 24). Эта общая редакція (y), можетъ быть, и сама не вполнѣ исправная (№№ 4, 17, 24), въ C подвергается дальнѣйшимъ искаженіямъ (№№ 6, 21, 22), а въ B— корректурамъ, въ которыхъ непонятныя или искаженныя имена замѣняются болѣе или менѣе извѣстными (№№ 2, 10, 12, 17). Списокъ A отличается большою тщательностью: на это указываетъ вокализація рѣдкихъ именъ, въ другихъ иѣстахъ почти нигдѣ не встрѣчающаяся. Если A даетъ и сомнительныя чтенія (№ 10), то эти возможныя ошибки оказываются общими съ C и слѣдовательно должны быть отнесены къ ихъ общему первоисточнику — x.

| A, fol. 16v.—17r. |               | C, Bedj. III 426. | B, fol. 267v.—268r. |
|-------------------|---------------|-------------------|---------------------|
| № 2.              | يز, نصود      | حة, سد            | حنصد                |
| № 6.              | بدر جعبیہ     | محنى محني         | حن, حسب             |
| <b>№</b> 4.       | i, rob        | محنه محامد ،نعم   | حن, مملم            |
| № 10.             | باسريد بغ     | محة, عهار         | הי, איי,            |
| № 12.             | este ciuce.   | مدة, دةعمد. م     | מבי, שמבי.          |
| № 17.             | بز, ويجتب     | محتب ه            | لات المحرب الم      |
| № 21-             | نغ, متخبل .22 | محن, ممصل حنصمه م | محن, دنعنمده محن,   |
|                   | حة, جناءه     | a                 |                     |
| № 24.             | نة, بخده,     | مر بالمحمد الم    | حدة. معدم           |

Сказанное касается литературной формы житія и состоянія текста въ трехъ изв'єстныхъ намъ спискахъ A, B и C. Но между ними есть и бол'є существенныя различія, касающіяся содержанія житія и позволяющія говорить о трехъ редакціяхъ въ собственномъ смысл'є слова. Исходя изъ критерія Labourt'a, мы должны бы причислить A и B къ одной редакців, потому что въ томъ и другомъ им'єются два списка учениковъ Евгена:

<sup>1</sup> Объ этомъ варіанть см. ниже, стр. 126 прим. 1.

краткій изъ  $9 \ (--2)$  имень въ концѣ житія и болѣе подробный изъ 29-ти именъ въ срединъ житія, и нътъ списка 72-хъ (-+-2), имъющагося въ C. Но разница заключается въ томъ, что B представляетъ монофиситскую редакцію, а A — несторіанскую или во всякомъ случать не-монофиситскую. Правда, несторіанское происхожденіе A, которое можно бы предполагать по характеру всей рукописи Add. 14.653, не сказывается ярко на содержаніи житія: никакой несторіанской тенденцін зд'ёсь не зам'ьчается. Но н'екоторыя поправки, вносимыя въ текстъ опредъленно монофиситскими B и C, показывають, что отдёльныя выраженія A иногда звучали для монофиситскаго уха недостаточно благочестиво. Такъ вмѣсто стабо въ отношенія къ Дѣвѣ Маріи, въ B и C неизмѣнно употребляется  $\sim$ 2; выраженіе «Сынъ Твой возлюбленный Інсусъ» (въ молитвъ къ Богу Отцу) замъняется словами: «Сынъ Твой Единородный Господь нашъ Інсусъ Христосъ» и т. п. Но особенно характерна следующая подробность. Въ разсказе о борьбе Eвгена съ маркіонитами A два раза называеть посл'єдователей Маркіона, «стрижеными» «шту, при чемъ въ одномъ мъсть поясняется, что они «стригутся ( и одъваются въ одежды сыновъ церкви» 4. Нужно замѣтить, что имя сыло презрительною кличкой, которую несторіанскіе монахи дали монофиситскимъ за то, что они постригали всю голову, тогда какъ несторіане со временъ Авраама Великаго носили только тонзуру 5. Это непріятное для монофиситовъ слово и самое сопоставленіе «стриженыхъ» съ маркіонитами едва ли мыслимы были въ устахъ монофисита. И дъйствительно, въ B упоминаніе о томъ, что маркіониты «стригутся» выпущено, и самое слово с замѣняется словами «маркіониты» и «слуги Маркіона»  $^{6}$ . — Тоть факть, что эти корректуры отсутствують въ C, даеть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Правда, краткій списокъ въ A и B не вполнѣ тождественный. Изъ 11-ти въ общемъ счетѣ именъ (9-ти учениковъ и 2 сестеръ Евгена) въ A недостаетъ имени одного ученика — , а въ B — имени одной сестры Евгена — Стратоники. Но такъ какъ въ C (resp. y) имѣются оба эти имени, то нужно думать, что пропускъ по одному имени въ A и B — простая случайность. Въ частности имя сто могло быть легко пропущено по сходству начертанія со слѣдующимъ именемъ объть легко пропущено по сходству начертанія со слѣдующимъ именемъ объть зегко пропущено по сходству начертаній списокъ долженъ быль имѣть такой видъ: Өома, [Гуріа B], Григоріосъ Кадла, Таба, Іагобъ, Іоаннисъ, Елиша, Серапіонъ; Өекла, [Стратоника A]. Add. 14.653 fol. 44r, Add. 12.174 f. 275г°.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Add. 14.653 fol. 4v, 5v, cp. Bedjan III, 404, 405.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Add. 14.653 fol. 2v, cp. Bedjan III, 400.

<sup>4</sup> Add. 14.653 fol. 4r-4v, 8r.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Thom. Marg. I, 4, Budge I, 23. Монофиситы, какъ и «ромен», будто бы,— «по образу Іоанна апостола», а несторіане— «по образу Симона Кифы» (Wright-Cook, Catalogue of the Syr. Mss. of Cambridge I, 325).

<sup>6</sup> Add. 12.174 fol. 269ra, Bedjan III, 404, 410.

основаніе думать, что слова, выброшенныя въ B, существовали въ источникъ B и C, и что слѣдовательно этотъ источникъ (y) такъ же, какъ и A, былъ не-монофиситскій  $^1$ . Это тѣмъ болѣе вѣроятно, что существующія въ B и C монофиситскія добавленія распредѣляются такимъ образомъ, что добавленія B отсутствують въ C и наоборотъ, и слѣдовательно ихъ нѣтъ нужды относить на счеть y.

Въ B такихъ добавленій два. 1. Въ молитвенномъ заключеніи Житія, которое есть во всёхъ трехъ редакціяхъ (при чемъ въ  $\boldsymbol{A}$  и  $\boldsymbol{C}$  текстъ очень близкій, а въ B сокращенный), въ B вставлены слова: «молитвами святой Богородицы Маріи» 2.—2. Нѣсколько выше, предъ разсказомъ о кончинѣ Евгена, вн $\mathfrak t$  связи съ ближайшимъ контекстомъ, въ B вставлено сообщеніе, будто царь Шапурь, «увидъвъ доблести святыхъ и чудеса», «призвалъ св. Мар-Евгена и далъ ему селеніе одно по имени даль или даль ему селеніе одно по имени мельницу (דעבאר), что у селенія, чтобы были они для общежитія обители, и чтобы было ему (Шапуру) участіе въ молитвахъ ихъ; и далъ ему грамоту и печать, чтобы не боялись судей, приходя въ страны [Персіи]» и т. д. в. Въ C нъть вичего соотвътствующаго этому разсказу. Въ  $m{A}$  ему соотвътствуеть помъщенное нъсколько выше, въ прямой связи съ контекстомъ (въ разсказъ объ аудіенцін святыхъ у Шапура), замінаніе, что Шапуръ, «когда освідомился о м'ест'е, въ которомъ они жили, насколько оно нуждается въ вод'е, и о томъ, что отъ дождя небеснаго они пьють, повелѣлъ и сдѣлалъ имъ ровъ (<) нѣкій великій, я вотъ называется рвомъ святого до сего дня» 4.

¹ Противъ этого можно бы указать на одно имя въ спискѣ 29-ти, которое въ В и С (=y) выглядитъ совсѣмъ иваче, чѣмъ въ А, и похоже на монофиситское. Именно подъ № 24 вмѣсто , Сту (А) въ В и С стоитъ състем, которое естественно напоминаетъ о монофиситскомъ житіи ученика Евгена Исаіи Халабаи (Веdjan III, 534 сл.). Но если предполагать здѣсь монофиситскую корректуру, непонятно, почему эта корректура коснулась только одного имени: почему не вставлено, напр., имя Мар-Малке, еще болѣе чтимаго у монофиситовъ ученика Евгена, и почему исключено имя , Сту, которое совсѣмъ не выглядитъ специфически несторіанскимъ, а, наоборотъ, напоминаетъ встрѣчающееся и въ монофиситскихъ мѣсяцесловахъ имя ту (Nau, Un martyrologue et douze ménologues, P. O. X, стр. 45, ср. Sachau, Verzeichniss II, 558); кромѣ того это вмя имѣется въ несомиѣнно монофиситскомъ спискѣ 72-хъ (Веdjan III, 473). Скорѣе можно думать, что данный варіантъ, какъ и другіе, объясняется или ошибкою, или желаніемъ угадать въ незнакомомъ имени общеизвѣстное (ъ и э въ палеографическомъ смыслѣ не слишкомъ далеки другь отъ друга).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Add. 12.175, fol. 276r\*.

<sup>3</sup> Ibid. fol. 275г<sup>b</sup>— 276v<sup>a</sup>. Имя селенія можно читать и какъ Wright, Catalogue, 1130<sup>a</sup>), и . Едва-ли можно сомнѣваться въ тождествѣ этого имени съ . И шо 'денаха.

<sup>4</sup> Add. 14.653, fol. 43v. Замѣчаніе написано на полѣ рукописи, но тою же рукой.

Мы видъли, что въ несторіанскомъ преданіи права обители Евгена на селеніе Дид доказывались нначе: ссылкою на пожалованіе митроп. Рузбигана 1. Но зачёмъ потребовалась легенда о дарё Шапура монофиситамъ? Во время составленія редакцін B, можно сказать съ большою в'вроятностью, не было въ М'арре несторіанской обители Мар-Евгена. Это видно изъ того, что въ началѣ XIII в. несторіанскій митрополитъ Несибина Ишо човъ бар-Малконъ въ своей полемикъ съ монофиситскимъ натріархомъ Игнатіемъ II, въ отвъть на упрекъ противника, что у несторіанъ «нъть монастырей», какъ учрежденій древнихъ, не могъ указать на существованіе v себя въ епархіи древнёйшей обители Евгена, а ограничился указаніемъ на монастырь Бабая и историческою справкою, что первые монастыри на востокъ были основаны Евгеномъ и его учениками ранъе временъ Несторія и Кирилла<sup>2</sup>. Не было тогда обители Евгена вовсе, или она временно принадлежала монофиситамъ, неизвъстно: за XII, XIII и XIV въка, кажется, нъть упоминаній объ этой обители; въ самомъ началь XII в. в и вь XV-XVI вв. 4 она известна какъ несторіанская, а съ XVII века — какъ монофиситская 5. Извъстно, что какъ разъ Михаилъ I перенесъ монофиситскую патріаршую канедру изъ Амиды въ монастырь Хананін (Зафарань), на востокъ отъ Мардина 6, и это, можетъ быть, симптоматично для усиленія монофиситского вліянія въ области Несибина въ концѣ XII в. Но если обители Евгена въ концъ XII в. и не существовало, монофиситы могли претендовать на выморочное наследіе Рузбигана въ пользу какого-либо другого своего учрежденія въ Несибинь, или въ М'арре и его окрестностяхъ 7. Здысь за-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le Livre de la Chasteté 107, Chabot, crp. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B. O., III 1, crp. 300-301.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pognon (Inscriptions semitiques, стр. 109) упоминаеть о сохраняющейся доссяв въ монастырѣ Евгена надписи, изъ которой видно, что въ 1420 gr. (1109 P. X.) здѣсь былъ погребенъ несторіанскій митрополить Несибина Сабрино.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> По крайней мёрё до 1558 P. X. Wright-Cook, Catalogue, I, 358—359. A. Scher, Notice sur les Mss. syriaques conservés à l'Archevêché de Diarbekir. JA X (1907), стр. 354, 355, 389. Ср. В. О. III 1, 591—592; Assem. Catal. II, 493 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> По крайней мъръ съ 1621 Р. X. Sachau, Verzeichn. I, стр. 180. Pognon (l. с. 109) сообщаетъ, что и въ 1905 г. въ монастыръ жило нъсколько яковитскихъ монаховъ.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> B. O. II, crp. 363.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Вопреки утвержденію Labourt'а (ц. с., стр. 313—314), часть Тур-'Абдина между Несвбиномъ и «великою обителью» Авраама со временъ Бар-Саумы была оплотомъ несторіанства противъ монофиситскаго натиска съ запада и сѣвера. Однако сфера вліянія монофиситовъ близко подходила къ М'арре и не столько съ запада, какъ полагаетъ Labourt, со стороны монастыря Зафарамъ, разстояніе до котораго было все таки значительно, сколько съ сѣвера, со стороны другого монофиситскаго центра —монастыря Картаминскаго. Въ этомъ направленіи совсѣмъ близко къ М'арре расположены были монофиситскіе монастыри «учениковъ Евгена» Мар-Малке и Исаін Халабаи.

служиваеть, можеть быть, упоминанія ближайшій кь обители Евгена монастырь св. Мар-Малке, который назывался у монофиситовъ не только ученикомъ, но и «племянникомъ» (съдъ із) Мар-Евгена<sup>1</sup>, хотя, нужно замътить, въ житін самого Евгена ни о какомъ племянникъ нътъ ръчи, и самое имя Малке является только въ самой поздней редакціи списка учениковъ (въ числѣ 72-хъ)<sup>2</sup>. Не потребовалось ли это родство для того, чтобы доказать право монастыря Малке на наследіе Евгена? Нужно прибавить, что древитишіе дошедшіе до насъ списки монофиситскаго житія Мар-Малке относятся какъ разъ къ последнему десятилетію XII века в. Конечно, это не болье, какъ предположение, но монофиситское происхождение легенды о дар $\mathbf t$  Шапура едва ли можеть подлежать сомн $\mathbf t$ нію. Такимъ образомъ въ Bмы имфемъ монофиситскую обработку несторіанскаго извода житія Евгена, при чемъ характерною для нея является восточная Тур-'Абдинская оріентація. Принадлежить ли эта обработка патр. Михаилу, который могь принимать близкое участіе въ судьбѣ Тур-'Абдинскихъ владѣній монофиситовъ, или она взята была Михаиломъ уже въ готовомъ видѣ изъ какогонибудь Тур-'Абдинскаго монастыря, сказать съ увъренностью нельзя, хотя первое весьма въроятно.

С представляеть гораздо болье позднюю и, выроятно, «западную» монофиситскую обработку несторіанскаго извода житія. Для С характерны слыдующія вставки и добавленія. 1. Здысь имы толя прежде всего отсутствующая вы А и В дата смерти Евгена: «21 нисана 674 года діаунайе» 4. Происхожденіе «года» не представляеть особаго интереса: это — хорошо извыстный годь передачи Несибина персамы. Что касается дня смерти, то оны несомны заимствованы изы монофиситскаго мысящеслова и притомы довольно поздняго происхожденія. Несторіане праздновали память Евгена (не вы числахы мысяща, а вы «кругы худры») вы «первую пятницу Обновленія или Освященія храма (что соотвытствуеть началу ноября). Этоть день быль избрань, очевидно, не по историческимы, а по идейнымы соображеніямы: «седмица Обновленія» посвящалась воспоминаніямы о торжествы христіанства нады язычествомы и обы основаніи и утвержденіи Церкви, а такы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bedjan V, 423, 433.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedjan. III, 471.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Paris. 236 (1194 P. X.). Zotenberg, Catalogue des Mss. Syriaques de la Bibl. Nationale, Paris 1874, crp. 187. Br. Mus. Add. 14.733 (1199 P. X.). Wright, Catal. 1140\*.

<sup>4</sup> Bedjan III, 477.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> См. нестор. лекціонарій 1074 Р. Х. Add. 17.923. Wright, Catal. 187<sup>a</sup>. Нынѣ несторіане празднують память Евгена въ «третью пятницу Освященія», см. المحافية أحمد المحافية 
какъ всъ памяти святыхъ («въ кругъ худры») праздновались у несторіанъ по пятницамъ, то естественно было первую пятницу Обновленія посвятить именно Мар-Евгену, какъ первому «строителю церкви восточной». Но и монофиситская память «21 нисана» вовсе не соотв'єтствуєть д'єйствительному дию кончины Евгена, а просто пріурочена ко дию смерти ученика его Мар-Малке, который согласно его житію умеръ тоже 21 нисана 1, и который въ монофиситскихъ мъсяцесловахъ оказывается гораздо болъе у себя дома, чемъ его учитель и «дядя» («Си»). Некоторые месяцесловы именоть подъ 21 нисана память только Мар-Малке в, другіе совствить неестественно ставять имя Малке на первомъ мёстё<sup>8</sup>, и, насколько извёстно, нёть ниодного и сяцеслова, где память Евгена стояла бы подъ 21 нисана отдельно оть памяти Мар-Малке 4. Эгому удивляться не приходится, потому что монастырь Мар-Малке быль извыстень уже въ VII в. и всегда быль моно-Фиситскимъ монастыремъ $^{5}$ . — 2. Вм $^{5}$ сто краткаго списка 9-ти (+2), въ конц $\mathfrak k$  житія C им $\mathfrak k$ еть пространный списокъ учениковъ Евгена въ количествъ 72-хъ съ прибавленіемъ двухъ сестеръ Евгена 6. Монофиситское происхождение этого списка также едва ин подлежить сомнению, хотя въ немъ встречаются и несторіанскія имена. Подавляющее большинство именъ, являющихся забсь впервые, или монофиситскія, или общія несторіанамь п монофиситамъ. А немногія чисто несторіанскія имена (какъ Мика и Іона Анбарскій, имінощіе несторіанскія житія цикла Евгена, или Саргись Дада и Іоаннъ бар-Калдунъ, несторіанскіе святые VII и XI в.) привлечены съ явною целью во что бы то ни стало довести число учениковъ до 72-хъ безъ точнаго знанія значенія этихъ именъ (когда сюда включаются святые XI в.), а, можеть быть, и съ прямымъ намерениемъ реципировать несторіанскія преданія. Подобные случан рецепцін въ позднійшую эпоху бывали, какъ это видно изъ сообщаемаго инже случая съ житіемъ Дады. Не входя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bedjan, V, стр. 467, 468.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Add. 17.232, 1210 P. X. (Nau, Un martyrologue et douze ménologues, PO, X, стр. 121), Vatic. 37 «мартирол. Слибы» (AB XXVII) и др.

<sup>3</sup> Paris. 146, Vatic. 69 (Nau, ц. с., стр. 76) и др. Исключеніе — Add. 14.719, 1184 Р. Х., гдѣ подъ 21 нисана значится:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ср. своеобразную корректуру въ «Sachau 234» (1822 Р. Х.): 20 нисана — Мар-Евгенъ, 21 нисана — Мар-Манке, Sachau, Verzeichn. II, 485. Въ поздивникъ моноф. мъсяцесловахъ (отъ XVI в.) память Евгена помъщается еще подъ 2 тешрина II вивств съ никейскими отцами (можетъ быть, подъ вліяніемъ несторіанскаго календаря) и подъ 3 адара, Nau, ц. с., стр. 65, 73.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> См. запись въ Vatic. 158, отъ 645 Р. Х. (Assem., Catalog. III 306), Add. 14.660, отъ IX—X в. (Wright, Catal. 1162) и т. д.

<sup>6</sup> Bedj. III, crp. 474 ca.

въ подробности (потому что списокъ требуетъ особаго изследованія), здесь достаточно будетъ указать на общій методъ составленія списка. Авторъ переписываетъ прежде всего старые списки (сначала списокъ 9-ти, потомъ списокъ 29-ти) и лишь изредка вставляеть при этомъ новыя имена, руководствуясь неизвестными намъ, но, повидимому, случайными ассопіаціями. Напр., после имени Іоханнана [Сабы], который здесь называется «Апамейскимъ», вставляются кстати еще три Іоханнана (Нахлая, Дайломая и Таяя), къ имени оса присоединяется для счета и другая форма того же имени ¬[о]ог 1 и т. п. Затыть, начиная съ № 43, идуть исключительно новыя имена: эдьсь сначала названы монофиситские святые, действительно съ давнихъ поръ связанные съ пикломъ Евгена, но не вошедшіе ранъе въ списки (какъ Малке, Исаія, Финхесъ и др.), но далье (приблизительно съ № 50) составъ именъ совершенно случайный, при чемъ встръчаются и несторіанскія имена; въ самомъ концѣ (№№ 73 и 74), какъ и въ краткомъ спискъ, помъщаются имена Оеклы и Стратоники. Что списокъ поздняго происхожденія, это уже установлено Labourt'омъ. Но terminus a quo ero возникновенія не XI в'єкъ, какъ полагаеть Labourt, а по крайней м'єр'є конецъ XV въка. Это видно изъ того, что въ числъ первыхъ именъ (подъ № 6) вабсь называется некій «Дада». Между темъ изъ продолженія хроники Бар-Эбран<sup>9</sup> видно, что до 1474 Р. Х. монофиситы даже въ Тур-'Абдин' не знали ничего о Дад — ученик Евгена. Въ этомъ году въ селенын ваssibrina, или Bassorino, въ 3 часахъ на востокъ отъ Картаминскаго монастыря)<sup>8</sup> случайно открыты были гробницы трехъ святыхъ, изъ которыхъ одна имъла на себъ надпись съ именемъ «Дады» 4. Открывшіе были въ полномъ недоумѣніи, кто такой быль Дада, пока изъ разспросовъ не узнали, что у несторіанъ въ селеніи Сидосъ близъ Тавриза есть монастырь Мар-Дады, а въ этомъ монастыре есть жите Дады ученика Евгена 5. Тогда «одинъ изъ нашихъ, имя котораго Гаврінлъ Аспесая, — продолжаетъ монофиситскій літописецъ, — пріяль ревность и пошель въ Сидосъ» и, выдавъ себя за несторіанскаго инока изъ Несибина,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. муч. акты Кардага, Bedjan, II, 488-489.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B. O., III 2, crp. 146-147.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Pognon, Inscriptions semitiques, стр. 116, ср. 109. По Pognon'у и теперь (1905 г.) въ Бассибринѣ существуетъ «старый яковитскій монастырь св. Додо» (т. с. ≺ЛЛ).

<sup>4</sup> Можеть быть, это быль «Дада, монахъ испытанный изъ селенія събо въ области Амиды», о которомъ, какъ современникѣ имп. Аркадія и Өеодосія, упоминаєть Псевдо-Захарія (I, 9), Land, Anecdota Syriaca, t. III (Lugduni Batav. 1870), стр. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Можетъ быть, здёсь разумется олл мученикъ при Шапуре «въ земле Мадайе» (Веdjan, IV, 141—145). Другой олл—тоже мученикъ при Шапуре въ Бет-Кардо (ibid. 218).

«списаль и принесъ намъ исторію Дады», а «пресвитеръ Іешу... составиль изъ исторіи чинъ и седры и хусайи и мимры и молитвы...» <sup>1</sup>. Такимъ образомъ редакція С появилась не раніе 1474 Р. Х., но она могла появиться, конечно, и значительно поздніє, — тімъ боліе, что не исключена возможность постепеннаго нарастанія списка отъ 9—29 до 72-хъ.

Есть еще два добавленія въ C, которыя говорять, повидимому, о «западной» оріентаціи редактора.—3. Посліз разсказа о просвіщеніи Евгеномъ страны Бет-'Арбайе въ С вставлено общее замѣчаніе о границахъ миссіонерской д'вятельности Евгена: «онъ крестиль все страны Бет-Кардо и Сенн'аръ и Мардинъ и даже до горы высокой Сисиніи» (кіа) « Въ Бет-Кардо Евгенъ дъйствительно проповъдоваль по Житію 8. Сенн'аръ (Вавилонъ) могъ быть названъ потому, что и сюда должны были направиться, по Житію, ученики Евгена  $^4$ . Но ни въ A, ни въ B нътъ ни малъйшихъ намековъ, чтобы Евгенъ, или его ученики проповъдовали на западъ отъ Несибина. Поэтому уже упоминаніе Мардина представляется нѣсколько тенденціознымъ. А «гора высокая Сисиніи», судя по ходу рѣчи, скорѣе всего должна мыслиться лежащею далеко на западъ или съверъ отъ Мардина, хотя самое имя «Сисинія» представляется загадочнымъ. Можеть быть, этимъ именемъ авторъ хотель назвать горную область киликійскаго города Сись ων (τὸ Σίσιον κάστρον), который (въ XI—XIV въкахъ) былъ столицею киликійскаго армянскаго царства и важнымъ церковнымъ центромъ Арменіи 5. Нужно зам'єтить, что монофиситскія житія учениковъ Евгена переносять иногда д'ятельность ихъ и самого Евгена на отдаленный западъ: въ Халабъ 6, Хемсъ п даже Тарсъ 7. — 4. Въ разсказъ о «нѣкоемъ брать», который въ присутстви царя Шапура, по повельню Евгена, вошель въ огонь и остался невредимымъ, въ C им $^{\pm}$ ется зам $^{\pm}$ чан $^{\pm}$ е, что этимъ братомъ «былъ Муше изъ Телл-Бакре» (حملفونه)8. Къ сожалѣнію, мон розыски относительно мѣстонахожденія Телл-Бакре остались безуспъшными. Но достойно замъчанія то, что «восточные» монофиситы съ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B. O. III 2, 147.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedjan, III, 451.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid. 446.

<sup>4</sup> Ibid. 471.

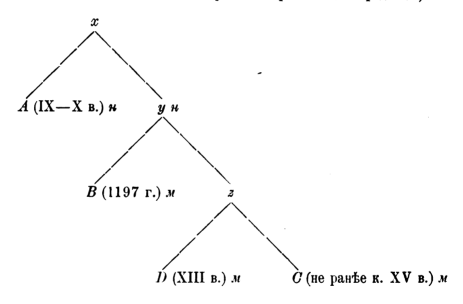
<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ramsay, The historical Geography of Asia Minor, London 1890, стр. 384, 658. Ritter, Erdkunde, т. X, стр. 916, ср. 622. Едва ли здёсь можеть быть рёчь объ армянской области «Сисаканъ» «на Араксъ». Hūbschmann, Altarmenische Ortsnamen, Strassb. 1904, стр. 264—265. Marquart, Eranšahr, Berlin 1901, стр. 120 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Bedjan, III, 538 сл., 561 сл. Житіе Исаін.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Scheil, ZA, XII (1897), 76-77, 79-80. Житіе Веніамина.

<sup>8</sup> Bedjan, III, 467.

Въ результатъ взаимоотношеніе сохранившихся редакцій Житія Мар-Евгена можетъ быть представлено въ нижеслъдующей схемъ (буквы м и и обозначаютъ монофиситское или несторіанское происхожденіе редакцій).



3.

Обозрѣніе сохранившихся списковъ Житія Евгена показываеть, что ранѣе пзвѣстной намъ редакціи A должна была существовать редакція x, которая по своему составу и содержанію, за немногими исключеніями,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sachau, Verzeichn. I, 129.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedjan, I, 515. Житіе Іоны.

<sup>3</sup> Bedjan, III, 428.

совпалада съ редакціями A и B и въ частности уже включада въ себя кром'ь краткаго списка 9-ти и списокъ 29-ти учениковъ Евгена. Если списокъ А появился около 900 года Р. Х. (немного ранъе, или немного позднье), то редакція x должна была возникнуть во всякомъ случаь не позднье ІХ въка. Но эта редакція не могла быть первоначальною. Въ самомъ дъль. авторъ, съ одной стороны, называетъ себя ученикомъ Евгена, говоритъ, что «долгое время быль вмёстё съ нимъ» 1, соотвётственно этому ведеть разсказъ въ первомъ лиць, начиная отъ событій, имъвшихъ мъсто ранъе 325 года<sup>2</sup>, и кончая событіями послѣ 363 года<sup>8</sup>, и наконецъ перечисляеть по вменамъ 28 (кром'т себя) учениковъ Евгена, которыхъ онъ самъ вид'ть въ обществь учителя ранье 325 года 4. Съ другой стороны, въ конць Житія, желая дать возможно полныя свёденія о всёхъ вообще ученикахъ Евгена, авторъ выражается такимъ образомъ: «слъдующія изъ именъ ихъ я разыскалъ», и перечисливъ всего 9 (+2) именъ, частью уже названныхъ ранъе въ спискъ 29-ти, опять скромно замъчаетъ: «память ихъ во благословеніе н молитвы ихъ со всёми нами, аминь; вотъ что немногое изъ именъ ихъ. сколько нашель, я записаль въ исторіи сей; да дасть намь Господь здравіе н спасеніе молитвами ихъ, аминь, аминь»<sup>5</sup>. Очевидно, нельзя допустить, чтобъ тамъ и здъсь говориль одинъ и тотъ же авторъ, и предположение о разновременныхъ наслоеніяхъ въ редакціи x совершенно неизбѣжно. Здѣсь можно предполагать одно изъ двухъ.

- 1. Краткій списокъ принадлежить подлинному автору Житія. Въ такомъ случать мы должны будемъ отнести на счетъ позднъйшей редакціи не только списокъ 29-ти, но и все литературное построеніе Житія въ формт разсказа очевидца: подлиннымъ авторомъ будетъ, можетъ быть, и Михаилъ (или گرهایه) 6, но только не непосредственный ученикъ Евгена и не очевидецъ.
- 2. Въ первоначальной редакціи Житія не было ни того, ни другого списка: подлинный авторъ, бывшій д'айствительно ученикомъ Евгена, или выдававшій себя за такого, просто забыль назвать хотя бы одного язъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bedjan, III, 478. Add. 14.653, fol. 47r.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedjan, III, 428.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid. 474 ca.

<sup>4</sup> Ibid. 425, cf. 428.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Add. 14.653, fol. 44r-v. Add. 12.174, fol. 275rb, ср. Bedjan, III, 474, првм. 1.

<sup>•</sup> Такъ постедовательно пишется это имя въ А. Add. 14.653, fol. 16v., 47r-v. Въ В, напротивъ, пишется Дососо. Add. 12.174, fol. 276r<sup>a</sup>, 267v<sup>b</sup>. Что должна обозначать собою форма Дососо ореографическую или фонетическую неправильность (въ родъ «Юліанъ — Луліанъ»), или что-нибудь болье важное, — судить не берусь.

учениковъ Евгена, и только позднъйшіе редакторы, болье его интересовавшіеся именами, вставили сначала краткій списокъ («сколько можно было разыскать»), а потомъ и болъе подробный. - Послъднее объяснение проще и естественнъй, но и первое вовсе не исключается. Дъло въ томъ, что ръчь автора въ первомъ лиц'в далеко не везд'в выдержана, и очень часто вм'всто «мы» употребляется третье лицо — «святые». Ключъ къ разрѣшенію поставленной альтернативы можно бы искать въ приведенной выше 1 записи автора, гдв говорится, что житіе составлено по спеціальному заказу н именно «по повельнію царскому» и по «письму» какого то «святого (или святыхъ) изъ Рима»<sup>2</sup>. Если принять во вниманіе, что Михаилъ «былъ вмъстъ съ Евгеномъ» не менъе 40 лътъ, и что, по его собственному Житію, онъ пришель къ Евгену въ 30-летнемъ возрасте в, то онъ не могъ надолго пережить Евгена, и трудно предположить, чтобы чрезъ какія нибудь 10 л'єть послі 363 г. извістность Евгена настолько распространилась, что спросъ на его Житіе появился даже въ Римъ, тъмъ болъе, что историческая обстановка 364—379 Р. Х. мало благопріятствуеть такому предположенію. Выходить какъ будто, что авторъ приведенной записи не могь издагать Житіе въ форм'т разсказа очевидца. Но, съ другой стороны, мы не знаемъ, принадлежитъ ли эта запись подлинному автору Житія, или она вставлена, какъ и краткій списокъ, позднійшимъ редакторомъ, который могъ имъть подъ руками уже готовое Житіе въ видъ разсказа очевидца. Однако, вопросъ объ авторѣ Житія пока не входить въ нашу задачу. Во всякомъ случаћ, какое бы изъ двухъ объясненій мы ни приняли, необходимо признать, что Житіе Евгена еще до ІХ віка пережило весьма сложную литературную исторію.

Н'єкоторый св'єть на эту исторію проливають показанія Ишо'денаха. Время жизни этого автора нельзя считать прочно установленнымъ и посліє разъясненій Labourt'a. Конечно, его нельзя относить къ концу VIII в'єка: въ хроник'є Михаила Сирійца им'єтся буквальная выдержка изъ 17 гл. Х-ой кн. «церковныхъ исторій» Денахишо', т. е. Ишо'денаха, относящаяся къ основанію въ 1104 селевк. (793 Р. Х.) изв'єстнаго монастыря Зафаранъ, при чемъ Ишо'денахъ зам'єчаеть, что этоть монастырь «назы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Стр. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Запись имъется во всъхъ трехъ редакціяхъ (Add. 14.658, fol. 31г, Add. 12 174, fol. 272га, Bedjan, III, 451), а въ А вторично подтверждается въ концъ Житія (fol. 47v).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sachau, Verzeichn. I, 237. Впрочемъ, показаніе автора Житія Евгена о 40-лѣтнемъ пребываніи его съ учителемъ совершенно не согласуется съ данными Житія самого Михаила, которое сохранилось въ стихотворной обработкъ 'Абдиню'-бар-Шаарэ (Х в.), Cardahi, Liber Thesauri de arte poëtica Syrorum (1875), стр. 136—137. Sachau, ц. м.

вается монастыремъ Ханнаніи до сего дня»<sup>1</sup>. Хотя это самая поздняя цитата изъ Ишо'денаха, сохраненная поздн'яйшими авторами, т'ємъ не мен'є нужно полагать, что между 793 Р. Х. и составленіемъ «церковныхъ исторій» прошелъ бол'є или мен'є значительный промежутокъ времени. Но, съ другой стороны, указываемое Labourt'омъ упоминаніе въ «Книг'є ц'єломудрія» о событіи 849—850 Р. Х., если оно д'єйствительно принадлежить автору<sup>2</sup>, вовсе не обязываеть относить происхожденіе этой книги къ Х в'єку: авторъ могъ упомянуть въ своей книг'є и о событіи текущаго года. Повидимому, правильн'є относить Ишо'денаха къ ІХ в'єку. Но въ данномъ случа важно не столько время происхожденія самой «Книги ц'єломудрія», сколько древность той редакцій легенды, которою пользовался Ишо'денахъ. А эта редакція по внутрешнимъ признакамъ оказывается безспорно бол'є древнею не только въ сравненіи съ редакціей А, приблизительно современною Ишо'денаху, но и съ редакціей х, которая явилась, можеть быть, ран'є Ишо'денаха.

Въ «Книгъ цъломудрія», изложенной въ видъ краткихъ главъ (състаръ), имъютъ отношеніе къ нашей легендъ: 1-я глава, посвященная самому Евгену, и еще восемь главъ, посвященныхъ дъйствительнымъ или мнимымъ его ученикамъ (гл. 2—7, 84 и 109)<sup>3</sup>. Первая глава содержитъ краткое изложеніе извъстнаго намъ житія Евгена, заканчивающееся спискомъ его учениковъ изъ 14 именъ (включая и двухъ сестеръ Евгена). Отношеніе этого списка къ краткому списку редакціи x (А—В) слъдующее:

Ишо'ленахъ гл. 15.

<sup>1</sup> Chronique de Michel le Syrien, XII, 5, ed. Chabot, III1 (Paris 1905), стр. 20, syr. 489а. Форма \_\_\_\_\_\_\_ не говорить, конечно, о другомъ лиць. Райтъ, Ист. сир. лит., 138.

<sup>2</sup> РЕчь идеть о перенесеніи мощей св. Ишо'зки изъ основаннаго имъ монастыря въ монастырь Іоны Хдайабскаго чрезъ 260 лёть послё его смерти въ царствованіе Га'фарабар-Мо'атсема. Краткое зам'вчаніе объ этомъ факт'в прибавлено въ конц'є главы, посвященной этому святому (гл. 47), посл'є того, какъ выше было сказано, что онъ погребень въ собственномъ монастырт. Но въ одномъ изъ несторіанскихъ гимновъ объ основателяхъ монастырей, который составленъ прямо по «Книг'є ц'єломудрія», о св. Ишо'зк'є сказано только, что онъ похороненъ въ собственномъ монастырт. Sachau, Verzeichn. I, 235.

<sup>3</sup> О гл. 12-й см. ниже, стр. 141, прим. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Add. 14.653, fol. 44r. Add. 12.174, fol. 275ra.

<sup>5</sup> Chabot, crp. 1.

orafitter who retor rules roci, as ero. orin, and rules rares with rares with rares with record. [orafiter who rules have A.

Завсь къ списку x (A+B) прибавлены три имени, и два имени замвнепы, но порядокъ именъ почти тотъ же, и даже имена сестеръ Евгена оставлены на ихъ прежнемъ мъстъ, а не перенесены въ конецъ вновь дополненнаго списка (какъ въ С). Кому принадлежить это дополнение списка 9-ти: Ишо денаху, какъ полагаетъ Labourt, или какому-нибудь его источнику? Противъ перваго предположенія рышительно говорить то обстоятельство, что Ишо'денаху, кром'т названныхъ 14 именъ, изв'єстны были и другіе ученики Евгена, о которыхъ онъ даеть отдъльныя сообщенія въ гл. 4, 6, 84 и 109 (Іона, Аха, Хазкінлъ и Сафра). Если онъ прилагалъ свою руку къ дополненію списка, то совершенно необъяснимо, почему онъ не включиль въ списокъ и эти имена. Особенно непонятно было бы отсутствіе въ спискъ имени Іоны Анбарскаго (гл. 4), Житіе котораго самъ Ишо денахъ перелагалъ въ стихотворную мемру 1. Съ другой стороны, большинство святыхъ, называемыхъ въ спискъ, не имъютъ соотвътствующихъ отдъльныхъ главъ: следовательно, авторъ ничего не зналъ о нихъ. Все это говорить скорее за то, что Ишочденахъ взяль списокъ 14-ти готовымъ въ своемъ источникъ и не ръшился прибавить къ нему новыя извъстныя ему имена. Темъ самымъ предполагается, что и замена двухъ именъ ( вмёсто حدامه вм. عمسه вм вфроятностью должна быть отнесена на счеть источника Ишо денаха, если она не есть результать просто ошибочнаго чтенія.

Спрашивается: какимъ источникомъ пользовался вдѣсь Ишо'денахъ? Первое возможное предположеніе, что онъ использоваль непосредственно Житіе Евгена, представляется мало вѣроятнымъ. Во времена Ишо'денаха Житіе успѣло уже вылиться въ форму редакціи x (а можетъ быть и A) со спискомъ 29-ти, и самъ Ишо'депахъ, какъ можпо видѣть изъ его мемры объ Іонѣ Анбарскомъ и изъ 84 и 109 главъ «Книги цѣломудрія», зналь легенду въ такихъ распространенныхъ формахъ, которыя рѣшительно расходятся съ тѣми сравнительно еще элементарными формами, какія она

<sup>1</sup> Cm. Wright-Cook, Catal. II, 1166. Guidi, ZDMG LXIV (1892), crp. 757.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ Жигін Іоны фигурируєть уже «70 учениковъ» Евгена (безъ именъ), Веdjan, I, 479. По именамъ названы три Іоанниса, ibid. 480 (въ спискъ 9-ти только одинъ), и Іосифъ, ib. 482 (есть только въ спискъ 29-ти).

имъетъ въ 1-ой главъ «Книги цъломудрія». Если предположить, что Ишоденахъ не зналъ все таки редакціи x, и что у него подъ руками случайно оказалась болье древняя редакція, тогда остается не вполнь понятнымъ следующее. Переделка пространнаго Житія въ краткое сообщеніе предполагаеть во всякомъ случав активную редакторскую работу. Естественно было бы ожидать, что при условіи такой активности Ишо денахъ дополнить свіденія Житія новыми ему известными данными. И однако этого мы не видимъ, а видимъ довольно странное явленіе, что въ одной и той же «Книгъ цѣломудрія» легенда о Мар-Евгенѣ является одновременно и въ явно позднъйшей распространенной формъ (гл. 84, 109), и въ элементарномъ почти зачаточномъ состояніи (гл. 1-ая). Такое странное противорьчіе можеть нить, кажется, только одно естественное объяснение: въ 1-й главъ мы имѣемъ дѣло не съ активной работой Ишо денаха, а съ пассивнымъ, можеть быть, даже буквальнымъ воспроизведениемъ готовой уже обработки Житія въ краткое сообщеніе, которая была произведена въ то время, когда Житіе существовало только въ очень древней редакціи. Это едва ли не единственно возможное предположение находить себъ подтверждение въ показанін «сирійскаго лексикона» Ишо' бар-Бахлула (Астрані) X в., откуда ны узнаемъ, что извъстія Ишо'денаха запиствованы имъ изъ аналогичнаго «Книгь цъломудрія» древнъйшаго сборника, именно изъ «Рая восточныхъ» Іосифа Хаззан, автора начала VII въка 1. Эта утраченная теперь книга, составленная, очевидно, въ pendent къ «Раю» египетскихъ отцовъ Палладія, судя по описанію 'Абдишо', должна была представлять пространную исторію сирійскаго монашества и церкви сирійской. Вполн'є естественно, что въ ней отведено было мѣсто и исторіи Евгена, отца сирійскаго монашества и «строителя церкви» восточной. Это тымь болые естественно, что самъ Іосифъ Хаззая значительную часть жизни провель въ монастыряхъ областей Бет-Кардо и Бет-Нухадра, съ которыми тесно связаны легенды цикла Евгена, и самымъ своимъ обращеніемъ въ христіанство обязанъ былъ монастырю Іоханнана Камульскаго<sup>3</sup>, который считался ученикомъ Евгена, и которому у Ишо денаха посвящена особая глава (7-я). Характерно, что первое имя, добавленное къ списку 9-ти (+2) у Ишо 'денаха

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Duval, Litt. Syr. <sup>3</sup>, crp. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Книга исторій Рая посточныхъ, двѣ части, одна книга, въ которую вплетена церковная исторія». В. О. III 1, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Подробныя свёдёнія объ Іосифё Хаззаё имёются у Ишо'денаха (гл. 125), при чемъ последній обнаруживаеть явную симпатію къ Іосифу, хотя онъ былъ отлученъ католикосомъ Тимовеемъ.

(resp. Іосифа Хаззаи), есть имя «Іоханнанъ». Правда, происхожденіе дегенды отодвигается такимъ образомъ въ большую древность, но это не должно представляться непріемлемымъ, разъ установлено, что еще до ІХ въка легенда должна была пережить сложную литературную исторію.

Что Іоснфъ Хаззая пользовался легендой въ форм в житія Евгена, это видно изъ явной зависимости его списка учениковъ Евгена отъ краткаго списка Житія и изъ имени «Миханлъ», которое у него прибавляется въ самомъ концъ списка, при чемъ, нужно замътить, Ишо денахъ (resp. Іоснфъ) не знаеть объ этомъ Миханль нечего кромь имени: повидемому, оно заимствовано просто изъ авторской подписи Житія. Последнее обстоятельство говорить за то, что у Іосифа Хаззан было Житіе съ краткимъ спискомъ 9-тп (+2), и что добавленіе трехъ имень, а также и замьна двухъ (хотя последняя представляется более загадочною) должны быть приписаны Іосифу. Оставляя въ сторонъ имя «Миханла», источникъ котораго уже указанъ, мы имъемъ въ спискъ Іосифа четыре новыхъ имени (два Іоханнана, Шери и Шаллита), которымъ соотвётствують у Ишо'денаха четыре отдъльныя сообщенія, а именно: гл. 2 — о Мар-Іоханнанъ, «основателъ обители» «вблизи Кастра Забдайе», гл. 3 — о Мар-Шери (, ік. или , ікк.), «основатель обители на горь города Дары», гл. 5-о Мар-Шаллить, «основатель обители въ странь Кардо и Забдай» («Боло Солол), и гл. 7 — «О Мар-Іоханнанъ, основатель обители Камульской» «тамъ, гдъ остановился ковчегь [Ноя]». Здёсь обращають на себя вниманіе два обстоятельства. Во-первыхъ, всё четыре сообщенія относятся къ севернымъ областямъ Бет-'Арбайе, Бет-Забдай и Кардо, которыя были особенно хорошо знакомы и близки Іосифу Хаззаві. Во-вторыхъ, всв они носять характеръ большой древности. Относительно Іоханнана Забдайскаго изв'єстно, что сказаніе о немъ, какъ ученикѣ Евгена, и притомъ въ болѣе распространенной, чёмъ у Ишо денаха, форме, около половины VII в. было уже обработано въ «мемру» (въроятно, стихотворную) раббаномъ Афнимараномъ изъ несторіанскаго монастыря Зафаранъ (въ Бет-Нухадра)<sup>2</sup>. Сообщеніе о Мар-Шери имъетъ признакъ большой древности въ томъ указаніи, что Шери, пришедши въ Несибинъ къ Евгену, «былъ однимъ изъ 18-ти братій» его обители (только 18-ти, а не 29-ти, или 70-ти). Что касается сообщеній о Шаллить и Іоханнань Камульскомъ, то оба эти сообщенія въ изложеніи

¹ Le livre de la Chasteté, № 125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. Scher, Histoire Nestorienne (Chronique de Séert) I 2, гл. 36, PO V 2, 251. Объ Афимаранъ и его сочинениять см. Thom. Marg. I, 32, II 3 (Budge II, 108, 121—122, сf. Budge I, p. LXXIII); 'Abdiso' y Assem. B. O. III 1, 187, ср. Duval, Litt. Syr. 3, стр. 212.

Ишо'денаха им'ьють одну характерную особенность, которая выдаеть съ головою ихъ истипное происхождение: заглавія этихъ сообщеній, принадлежащія, конечно, Ишо денаху, рышительно расходятся съ ихъ содержаніемъ, при чемъ заглавія явно отражають позднійшую фазу въ развитіи легенды, а содержаніе — гораздо болье древнюю. Шаллита въ заглавін названъ «основателемъ обители въ странъ Кардо и Забдай», т. е. на границъ этихъ двухъ странъ<sup>1</sup>; между тёмъ въ самомъ сообщеніи на о какой обители ньть рычи, а говорится только о «храмь («Срас»), который онь создаль». Согласно его собственному Житію, Шаллита быль отшельникь, и монастырь быль создань после его смерти на месте его полвиговъ 2. Іоханнань Камульскій, по заглавію, «основаль обитель въ Камуль»; межлу тымь самое сообщеніе говорить, что онъ подвизался одинь «въ пещерів», въ которой и быль похоронень, и что только впоследстви, во времена Авраама Великаго. ученикъ последняго раббанъ Уккама пришелъ сюда и построилъ здесь храмъ в. Все это показываеть, что названныя сообщенія Иппо денаха заимствованы имъ, какъ и глава 1-я о Мар-Евгенъ, изъ древняго источника, т. е. изъ Іосифа Хаззан. Правда, относительно обители Іоханнана Камульскаго извъстно, что она уже существовала во времена Іосифа, но она только-что была основана (Уккама быль, можеть быть, старшимъ современникомъ Іоснфа), и ея истинное происхожденіс было слишкомъ хорошо изв'єстно для того, чтобы можно было тогда уже приписывать ея основание самому Іоханнану, въ память котораго она была создана. — Но, кром в названныхъ четырехъ, у Ищо денаха имъются еще четыре отдъльныя сообщенія о другихъ ученикахъ Евгена: объ Іонъ Анбарскомъ (гл. 4), Ахъ (гл. 6), Іезекіпль (гл. 84) и Сафрь (гл. 109). Можеть быть, и здысь, въ отношенів къ Іосифу Хаззав, остается въ силв возражение, поставленное ранве относительно Ишо денаха: почему не включены въ списокъ гл. 1-ой эти ученики? Однако, не подлежить сомивнію, что не всв отдельныя сообщенія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. Житіе Шаллиты, Bedjan, I, 461-462.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedjan, I, 462-463.

<sup>3</sup> Ср. Тhom. Marg. I, 14, Budge, I, 37. Нѣкоторое несоотвѣтствіе между заглавіемъ и содержаніемъ замѣчается также и въ сообщеніяхъ объ Іоханнанѣ Забдайскомъ и о Шери. Тамъ и здѣсь въ заглавіяхъ фигурируеть <і>Собитель), а въ самыхъ сообщеніяхъ— основана «обитель», при чемъ о «монастырь» Шери сказано, что позднѣе на его мѣстѣ была основана «обитель» <істо митрополитомъ несибинскимъ Сабришо', а относительно Іоханнана Забдайскаго сказано только, что онъ погребенъ въ Дайра дКастра, и что потомъ тѣло его перенесено въ «обитель, что у Зарнуки». Нужно отмѣтить, что названія <істо ме строго различаются и не употребляются безразлично въ отношеніи одного и того же монастыря.

Ишо денаха объ ученикахъ Евгена заимствованы изъ «Рая восточныхъ» Іосифа Хаззаи. Іезекінль (Аскары) Бет-Гармайскій (гл. 84) въ дібіствительности самъ жилъ въ первой половинѣ VII в., какъ это видно изъ Өомы Маргскаго<sup>2</sup>, и могь прослыть за ученика Евгена развѣ лишь въ самое близкое къ Ишо денаху время. То же нужно сказать о Сафръ («стэм»), «основатель обители на горь Изалы» (гл. 109)8, имя котораго, какъ и Іезекіиля, не встрічается даже въ позднійшихъ спискахъ учениковъ Евгена. Имя «Ахи», который называется у Ишо'денаха основателемъ обители Зарнуки (гл. 6), встръчается въ спискъ 72-хъ4, но его принадлежность къ циклу Евгена, несомнънно, поздняго происхожденія и обязана тому обстоятельству, что, какъ разсказывается въ гл. 2-й, настоятель этой обители раббанъ Гаврінль перенесь въ нее мощи ученика Евгена Іоханнана Бет-Забдайскаго: после этого обитель получила названіе обители Іоханнана и Ахи, которые стали затёмъ называться «естественными братьями» и соучениками 5. Въ главъ 6-й «Книги цъломудрія» имъется уже упоминание о св. Ишо сабранъ изъ обители Изалы (т. е. изъ обители Авраама), чудесно источившемъ воду для братін. Этотъ Ишо сабранъ не поименованъ у Оомы Маргскаго въ числъ учениковъ Авраама в и, в троятно, жилъ въ значительно болте позднее время. Съ другой стороны, въ гл. 2-й, гдв также названа обитель Зарнуки, нътъ ни малъншаго намека на легенду о Мар-Ахъ, и самое название этой обители («что у Зарнуки» казі балі) нёсколько иное, чёмъ въ гл. 6-ой (кісься). Нужно заметить, что легенда о Маръ-Ахе толковала имя «Зарнука» не въ географическомъ смыслъ, а ставила его въ связь съ чудомъ Ишо сабрана 7. Такимъ образомъ и 6-я гл. «Книги целомудрія» заимствована, повидимому, не изъ «Рая» Іосифа, а изъ боле поздняго источника. Что касается гл. 4-й, относящейся къ Іон'в Анбарскому, то, не касаясь вопроса о древности этого сказанія, здісь нужно принять во вниманіе слібдующее: съ одной стороны, Житіе Іоны было изв'єстно непосредственно Ишо'денаху, который самъ перелагалъ его въ стихотворную мемру 8; съ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Chabot, crp. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I, 31, Budge, I, 58.

<sup>8</sup> Chabot, crp. 57.

<sup>4</sup> Bedjan, III, 473.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> В. О. III 1, 592; I, 537. Sachau, Verzeichn. I, 141<sup>a</sup>, 201<sup>b</sup> и др.

<sup>6</sup> Cp. I, 14, Budge I, 37-38.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Maris, Amri et Slibae De patriarchis Nestorianorum commentaria, ed. Gismondi, II (Rome 1899), стр. 22. A. Scher, Chronique de Séert, XXXVI, PO, V, 2, стр. 250. У того же Ишо'денаха въ гл. 14 «основателемъ» обители Зарнуки называется Ишо'сабранъ.

<sup>8</sup> Wright-Cook. Catal. II, 1166.

лругой стороны, въ географическомъ смыслъ сказаніе объ Іонъ выходило далеко за предълы предполагаемаго кругозора Госифа Хаззаи. Если принять, что поименованныя четыре сказанія не относятся къ «Раю восточныхъ», тогда получается полное соотвътствіе между дополненіями, внесенными Іосифомъ въ списокъ гл. 1-й, и тъми отдъльными сообщеніями объ ученикахъ Евгена, которыя заимствованы Ищо ленахомъ у Іосифа<sup>1</sup>. Выходить такимъ образомъ, что Іосифъ Хаззая имълъ подъ руками Житіе Евгена древнъйшей редакціи со спискомъ 9-ти (+2) и кромъ того отдъльныя сказанія о четырехъ ученикахъ Евгена (Іоханнанъ Камульскомъ, Іоханнанъ Бет-Забдайскомъ, Мар-Шери и Шаллитъ). При воспроизвелени списка учениковъ Евгена (гл. 1) Іосифъ воспользовался этими побочными свъдъніями, прибавивъ всъ четыре имени къ списку и еще присоединивъ къ нимъ имя автора Житія, о которомъ онъ не имъть особыхъ свъльній, какъ н о другихъ святыхъ краткаго списка. Изъ четырехъ новыхъ именъ два прибавлены въ концъ списка и два поставлены взамънъ выброшенныхъ именъ Іахоба и Кадлы. Позднее Иппо денахъ использовать пеликомъ сведънія Іосифа о цикль Евгена и затымъ прибавиль къ нимъ новыя сказанія, извъстныя ему изъ другихъ источниковъ (гл. 4, 6, 84 и 109). — Въ этомъ построеніи единственно загадочнымъ является то, почему выброшены имена Іахоба и Кадлы. Едва ли здёсь можеть быть рёчь о случайномъ выпаденіи, подобномъ выпаденію именя «Гурія» въ А: они явно замѣнены новыми ниенами, потому что другія добавочныя имена поставлены после окончанія списка (после имень сестеръ Евгена). Относительно сле можно бы предполагать, что это имя, въ другихъ агіологическихъ памятникахъ, кажется, не встръчающееся, показалось Госифу ошибочно написаннымъ, и онъ замъниль его именемъ, по написанію наиболье близкимъ изъ тьхъ именъ учениковъ Евгена, которыя ему были извъстны (حکیک). Но имя эссь едва ли могло быть неизвёстно Іосифу: съ этимъ именемъ въ VI веке существоваль древній монастырь въ Бет- Арбайе (на р. Саріа, приблизительно на срединъ пути отъ Несибина къ Тигру) 2. Можетъ быть, этотъ монастырь въ VII в. быль монофиситскимъ, и имя Іахоба вычеркнуто по вероисповед-

<sup>1</sup> Оставляю въ сторонъ отдъльное сообщение о Григоріи Кипрскомъ (гл. 12), потому что онъ не называется здъсь ученикомъ Евгена, а только говорится, что онъ «похороненъ у гроба Мар-Евгена». Возможно, что это несомнънно древнее сказаніе, въроятно, заимствованное изъ того же «Рая восточныхъ», относится къ тому именно «Григорію», который поименованъ въ краткомъ спискъ. Но эта связь уже для Іосифа Хаззаи была не ясна: имена краткаго списка были для него уже пустымъ звукомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См. Акты муч. Кардага при Шапоръ, Bedjan, II, 488—489, ср. Hoffmann, Auszüge, прим. 175. Эти акты относятся къ VI в., А. Baumstark, Das christlich-aramäische Schriftum, Leipzig 1911, стр. 85.

нымъ соображеніямъ 1. То же возможно, конечно, и относительно Кадлы. Въ результать мы имъемъ въ качествъ весьма въроятнаго предположенія, что къ началу VII въка существовало не только Житіе Евгена со спискомъ 9-ти (-+2) учениковъ Евгена, но и отдъльныя сказанія о нъкоторыхъ его ученикахъ. Въ «Рат восточныхъ» Іосифа Хаззаи скомбинированная изъ этихъ источниковъ легенда имъла уже 12 (-+2) именъ въ спискъ и общее количество учениковъ Евгена исчисляла въ 18.

Исторія Житія Евгена до начала VII в. и послѣ этого времени остается неизвѣстною. Относительно древнѣйшей эпохи можпо, однако, предполагать, что житіе съ краткимъ спискомъ существовало уже задолго до «Рая восточныхъ». Это видно изъ того, что ни объ одномъ изъ святыхъ краткаго списка Ишо денахъ (resp. Іосифъ Хаззая) не можетъ сообщить никакихъ свѣдѣній Очевидно, они были для Іосифа пустымъ звукомъ безъ всякаго содержанія. Имена остались, но біографіи были забыты, и рядомъ со старыми именами, которыя не вызывали уже никакихъ ассоціацій, стали появляться новыя имена, соединенныя съ опредѣленными воспоминаніями. Отсюда нужно полагать, что между составленіемъ краткаго списка и «Раемъ восточныхъ» протекло тіпітит 100 лѣтъ, иначе говоря, Житіе съ краткимъ спискомъ должно было появиться не позднѣе начала VI вѣка, при чемъ далеко не исключается и болѣе раннее его происхожденіе.

Что касается исторіи Житія между VII и IX вв., то на это время падаеть включеніе въ Житіе списка 29-ти. Относительно этого списка нужно сказать, что онъ не представлять собою дальнъйшаго развитія списка 9-ти, а быль просто внесень въ Житіе уже готовымь изъ какого то посторонняго источника. Это предположеніе основывается на слъдующихъ наблюденіяхъ. Списокъ является въ житіи совершенно неожиданно, внъ всякой связи съ контекстомъ. «Въ одинъ день, —разсказываеть авторъ, — собравшись у него (Мар-Евгена), мы попросили его сказать намъ слово жизни», и въ этой фразъ, въ поясненіе къ «мы», вставленъ списокъ 29-ти, начинающійся словами: «я Михаилъ» и т. д. в. Далъе, рядомъ со спискомъ 29-ти въ А и В продолжаеть существовать въ концѣ житія списокъ 9-ти съ извѣстными намъ оговорками, какъ если бы авторъ попрежнему не могъ «разыскать» ни одного имени кромѣ этихъ 9-ти. Наконецъ, въ спискѣ 29-ти встрѣча-

<sup>1</sup> Едва ли возможна здѣсь ошибка: вм. эссь — [се ] эссь (форма, употребляющаяся иногда вм. се долже, потому что въ спискѣ «Іоханнанъ» и «Іоаннисъ» — разныя имена, а въ данномъ случаѣ имя «Іахобъ» замѣняется именемт, «Іоханнанъ».

<sup>2</sup> О Григоріи Кипрскомъ (гл. 12) см. выше, стр. 141, прим. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Add. 14 653, fol. 16v-17r. Bedjan, III, 425-426.

Все это заставляеть думать, что болье подробный списокъ вставленъ въ Житіе совершенно механически изъ посторонняго источника. Кромъ того, нужно полагать, что въ этомъ источникъ было лишь 28 именъ, и уже при включеніи списка въ Житіе къ нимъ прибавлено было въ началь имя составителя Житія Михаила. Именно цифра 28 фигурируетъ у Марія ибн-Сулеймана, и эта четная цифра болье отвычаеть, выроятно, сложившемуся уже тогда преданію, что Евгенъ посылаль своихъ учениковъ, какъ Христосъ, по два в. Характерная подробность сохранилась въ редакціи А: здысь всь имена раздылены особыми знаками попарно, и только впереди стоить одинокое Систов. Что касается источника, изъ котораго заимствованъ списокъ 29-ти, то имъ могло быть Житіе одного изъ учениковъ Евгена, но едва ли особая редакція Житія: въ послыднемъ случаю списокъ должень бы стоять въ болье естественной связи съ контекстомъ.

Въ результатъ мы получаемъ слъдующіе этапы въ развитіи легенды до ІХ въка. [1. Житіе Мар-Евгена безъ списка учениковъ, — ступень только возможная 5]. 2. Житіе съ краткимъ спискомъ 9-ти учениковъ и 2 сестеръ Мар-Евгена, — не позднъе начала VI в. 3. Обработка легенды въ «Ратъ восточныхъ» со спискомъ 12-ти (—2), — нач. VII въка. 4. Появленіе списка 28 учениковъ отдъльно отъ Житія, — около VIII в. 5. Редакція х со спискомъ 29-ти, — не позднъе ІХ въка.

## II. Өеодоръ Мервскій и стихотворная мемра о св. Мар-Евгенъ.

1. Свёдёнія и предположенія о Осодор'є Мервскомъ. — 2. Стихотворная мемра о св. Евген'є. Мив. Brit. Add. 14.653. — 3. Сирійскій тексть и переводъ мемры.

1.

Обозрѣніе сохранившихся редакцій Житія св. Евгена приводить къ заключенію, что Житіе до ІХ в. прошло уже довольно сложную литературную исторію, а относящіяся къ циклу Евгена показанія Ишо денаха (resp. Іосифа Хаззаи) дѣлають весьма вѣроятнымъ предположеніе, что Житіе Евгена существовало уже по крайней мѣрѣ въ началѣ VI в., а можеть быть и ранѣе. Противъ предположенія столь глубокой древности Житія, по-

<sup>:</sup> ನರ್ಮ ಸಮ್ಮ ಸಂಗಾರ್ .ಎಂಡು Add. 14.658, fol. 16v—17r.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Maris etc. De patriarch. nestorianorum, I, versio, crp. 23.

з См., напр., Житіе Даніила (Bedjan, III, 495), Житіе Іоны Анбарскаго (Bedj. I, 481) и др.

<sup>4</sup> Add. 14.653, fol. 16v-17r.

<sup>6</sup> См. выше, стр. 133-134.

видимому, стоить факть «абсолютнаго молчанія» о св. Евгень другихъ древнихъ источниковъ (Labourt), — факть, которымъ нельзя рышительно опровергнуть это предположеніе, но тымъ менье можно его подтвердить. Однако это «молчаніе», къ счастью, не «абсолютное»: сохранилось одно указаніе, что въ VI в. Житіе Евгена было уже извыстно. Изъ каталога "Абдишо", который, нужно сказать, является единственнымъ свидытелемъ относительно многихъ утраченныхъ теперь произведеній древней сирійской литературы, мы узнаемъ, что около половины VI выка была предпринята уже стихотворная обработка Жвтія Мар-Евгена Өеодоромъ Мервскимъ. Вотъ слова "Абдишо" (форма стихотворная):

**האזהס**ל

صیلغ \_ دروه ا حدد درقعساله المعصاله الروز المرتعم الانتسار المعاملة عدم المراسة المعاملة المراسة المعتقر المعربية المعربية المعرب محموم المعربية المراجع مالمقع المعربية «Өеодоръ митрополить Мерва составиль въ стихахъ исторію Мар-Евгена и греческихъ [отцовъ] и толкованіе Псалтири и мемры другія и разрѣшеніе 10-ти вопросовъ Саргиса и сочинение разнообразное [по содержанію], о которомъ просилъ его Мар-Аба католикосъ» 1. Это показаніе 'Абдишо' до сихъ поръ не пользовалось въ научной литературѣ доброй славой отчасти по вни Ассеманія, который по поводу упоминаемой здісь исторіи Евгена сдълаль указаніе на существованіе въ cod. Vat. Syr. 90 «анонимнаго» гимна «о Мар-Евгенъ и его товарищахъ»<sup>2</sup>. Правда, это сопоставленіе было явно неудачно. Но Ассеманій вовсе и не «приписываль» этоть гимнъ Өеолору Мервскому, какъ принато говорить в: онъ самъ сообщаеть, что въ гимнъ упоминается, напр., имя Бабая Несибинского, а о томъ, что Бабай жилъ послѣ Өеодора, Ассеманію было прекрасно извѣстно 4. Кромѣ того, уже Ассеманію было изв'єстно (хотя въ данномъ случать и было упущено имъ изъ вниманія) то, что начальныя слова «анонимнаго» гимна буквально совпадають съ начальными словами гимна Георгія Варды о томъ же предметь въ cod. Vat. Syr. 184: тъ и другія слова приведены въ каталогь Ассеманія 5. Такимъ образомъ уже во времена Ассеманія едва ли могло быть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B. O. III 1, 147.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. прим. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hoffmann, Auszüge aus Syr. Acten der Pers. Märt., crp. 171. Duval, Litt. Syr. <sup>3</sup>, crp. 347—348.

<sup>4</sup> Cp. B. O. III 1, 88, прим. 2.

<sup>6</sup> Catal. Bibl. Vatic. III, 395, cf. II, 489: மாட்டா முற்றி ாவுறை ペポவ

сомивніе въ томъ, что анонимный гимиъ принадлежитъ Георгію Вардѣ. Между тѣмъ, критикой неудачнаго сопоставленія Ассеманія, которая какъ будто ставить подъ сомивніе правдивость самаго сообщенія 'Абдишо', обычно исчерпывается все отношеніе къ предполагаемой стихотворной исторіи Евгена, составленной Оеодоромъ Мервскимъ¹. Labourt, подчеркивая «абсолютное молчаніе» объ Евгенѣ древнихъ источниковъ, не считаеть нужнымъ даже упомянуть о ней. Однако, если анонимное стихотвореніе не принадлежить Оеодору, это не значить, что онъ не писалъ другого, котораго мы пока не знаемъ. Равнымъ образомъ совершенно невѣроятно, чтобы самъ 'Абдишо' могъ смѣшать едва не современнаго ему автора (Варду) съ авторомъ VI в., тѣмъ болѣе, что и заглавія сопоставляемыхъ произведеній не совсѣмъ совпадають (,ітях «Остав»).

Хотя до насъ не дошло ни одно изъ перечисленныхъ у 'Абдишо' сочиненій Өеодора Мервскаго, и о самомъ авторъ мы не знаемъ почти ничего, тъмъ не менъе сообщение 'Абдишо' не даеть оснований сомнъваться въ его достовърности. Существование отвъта Осодора на десять вопросовъ Сергія Риш'айнскаго давно уже не подвергается сомнивыю, потому что философскіе трактаты Сергія и его переводы изъ Аристотеля и Галена адресованы къ «пресвитеру Өеодору» 2, который состояль въ перепискъ съ Сергіемъ и посылаль ему свои вопросы (حكمت), а относительно этого Өеодора мы и теперь можемъ сказать только то, что было сказано Ренаномъ: «discipulum Sergii neminem novimus, nisi Theodorum dictum Maru, qui composuit, teste Ebedjesu, solutiones decem quaestionum Sergii» 3. Возможность составленія особаго сочиненія по требованію Мар-Абы вполнт оправдывается не только темъ, что Өеодоръ былъ его подчиненнымъ, но и темъ, что Мар-Аба, по его Житію, также быль знакомь съ Сергіемь и также быль въ курсь тьхъ вопросовъ, которые интересовали Сергія и Өеодора 4. Всего выроятнье, что <del>Осодорь принадлежаль кь кругу «учениковь Мар-Абы» 5,</del> которые слушали его въ Несибинской школь, гль онъ несомивнио быль ивкоторое время «толкователемъ» (сторое) в, и потомъ занимались подъ его

<sup>1</sup> Duval, n. m.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wright, Catalogue 1155-1157, 1187.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Renan, De philosophia peripatetica apud Syros, Paris 1852, crp. 29.

<sup>4</sup> Данныя изъ Житія Марь-Абы см. у Labourt'a, ц. с. стр. 164 сл'ёд.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Нѣкоторые изъ нихъ перечисляются у Амра. De patr. Nest., ed. Gismondi, p. II, Rome 1897, стр. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Baumstark, «De causis festorum» OCh I, 322.

руководствомъ или по его поручению коллективною литературною работою 1: можеть быть. Осологь въ числе другихъ учениковъ Мар-Абы сопровождаль своего учителя и въ его путешествів на западъ. Изв'єстно, что Мар-Аба со своими «учениками» Павломъ Несибинскимъ и Оомою Элесскимъ между 525 и 533 Р. Х. быди въ Константинополѣ, при чемъ были тогла въ столицъ и другіе восточные ученые 3. Эти предположенія относительно Осолора сами собою напрашиваются не только въ виду засвильтельствованной 'Абдишо' ученой связи между Өеодоромъ и Мар-Абою, но еще и потому, что иначе трудно было бы объяснить интересъ Өеодора къ западной философіи и личное знакомство его, повидимому, очень близкое, съ западнымъ ученымъ Сергіемъ, д'ятельность котораго во всякомъ случать протекала главнымъ образомъ между Риш'айною и Константинополемъ . Очевидно, «пресвитеръ Осодоръ», ведшій философскую переписку съ Сергіемъ, прежде чемъ следаться епископомъ въ отдаленномъ Хорасане, жилъ некоторое время где-то ближе къ западу, где восточные спрійцы, можеть быть, лишь случайно и спорадически, все-таки занимались западной философіей. Такимъ мъстомъ могла быть только Несибинская школа, и можно сказать съ большою вероятностью, что Осодоръ быль если не учителемъ Последующее назначение Осодора спископомъ въ Хорасанъ также не представляется страннымъ, потому что Мар-Аба, сделавшись католикосомъ, какъ видно изъ другихъ примъровъ, назначалъ своихъ учениковъ епископами въ разные города Персіи, и въ томъ же Хорасанъ подлиннымъ «митрополитомъ Мерва» былъ другой «ученикъ» Мар-Абы-Давидъ 5.

Отсюда получаеть полную правдоподобность и то, что Өеодоръ, жившій въ Несибинѣ, могъ интересоваться св. Мар-Евгеномъ по крайней мѣрѣ какъ мѣстнымъ святымъ, если предполагать, что легенда не получила еще тогда всеобщаго распространенія. Въ качествѣ простой конъектуры, ни для кого не обязательной, можно привести еще слѣдующее соображеніе. Достовѣрно извѣстно, что изъ кружка Мар-Абы исходило опредѣленное тяготѣніе къ сближенію съ западомъ. Мар-Аба и его ученики путешествовали въ столицу съ явною цѣлью расположить колеблющееся правительство Юстиніана въ пользу несторіанства. При этомъ естественно было стремле-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> B. O. III 1, ctp. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Labourt, ц. с., стр. 166.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Райтъ, Краткій очеркъ исторіи сирійской литературы, стр. 62—63.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cp. Guidi, Gli statuti della scuola di Nisibi, I praef., II praef. GSAI IV (1890), crp. 169, 189

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> В. О. III 1, 147 и др.

ніе ознакомить западъ съ восточнымъ богословіемъ и восточнымъ благочестіемъ, тъмъ болье, что на это знакомство быль большой спросъ. И дъйствительно, Мар-Аба («Патрикій») охотно бесёдоваль съ «ромеями» о состоянім восточной церкви , а его «ученикъ» Павелъ Несибинскій усердно просвещаль касательно восточнаго богословія самихь императоровь (Юстина I и Юстиніана I) и даже успъль войти въ сношенія чрезъ quaestor'а sacri palatii Юнилія съ латинскимъ западомъ и заинтересовать несибинскою наукой и школой Африку и Римъ<sup>2</sup>. Вполит возможно, что тогда же возникъ спросъ и на сирійскую агіологію и прежде всего на житіе главы восточнаго монашества Евгена. Не тогда им и появилась та редакція Житія Евгена, которая была изготовлена «по повельнію царскому» и по «письму святыхъ (или святого) изъ Рима»? 3 Можетъ быть, она предназначалась для перевода на греческій или на латинскій языкъ: апалогіи для подобныхъ переводовъ имѣются какъ разъ изъ той же эпохи 4. Правда, сохранившееся Житіе по своимъ литературнымъ качествамъ не стоитъ на уровнъ литературныхъ вкусовъ ученаго кружка Мар-Абы. Но по сохранившемуся Житію трудно судить опредѣленно о древнихъ его редакціяхъ. Кромѣ того, составленіе, или редактированіе Житія могло быть поручено не «ученику» Мар-Абы, а монахамъ обители Мар-Евгена, особенно если они уже ранће имъли это Житіе, и теперь нужно было его лишь вновь редактировать. Если подобное предположение возможно, то Өеодоръ Мервский могъ имъть особое побуждение для составления своей мемры въ появлении новой редакціи Житія и въ томъ интересь, какой должно было тогда возбуждать въ кружке Мар-Абы Житіе Евгена. Но, конечно, это не боле, какъ конъектура.

Что касается ближайшаго повода для составленія Өеодоромъ стихотворной «исторіи» Евгена, то, судя по аналогіи съ названною рядомъ исторіей «грековъ» (حقته), можно думать, что она была составлена на празднованіе памяти Евгена: فده есть спеціальный календарно-литургическій терминъ, обозначающій «греческихъ отцовъ» несторіанской церкви Діодора, Өеодора и Несторія 5. Стихотворная мемра, посвященная «ф.,

<sup>1</sup> О томъ свидетельствуетъ Козьма Индикоплевстъ, PG, LXXXVIII, 169.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H. Kihn, Theodor v. Mopsuestia und Junilius Africanus, Freib. i/B. 1880, стр. 259. Cassiodorus, De inst. div. lit., PL, LXX, 1105—1106, ср. Дьяконовъ, Типы высшей богословской школы въ древней церкви, СПб. 1913, стр. 62.

<sup>8</sup> Add. 14.653, fol. 31r, Bedjan, III, 451, црим.

<sup>4</sup> Напр., лат. переводъ «исагогики» Павла несибинскаго (Kihn, ц. с., 468, сf. 289), греч. переводъ исторіи персидскихъ парей (В. О. III 1, 87) и др.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> См., напр, Wright, Catalogue, 183<sup>b</sup> и др.

имѣется уже у Нарсая (кон. V и нач. VI в.) 1. Правда, нѣтъ данныхъ утверждать, что память Евгена уже въ VI в. существовала въ несторіанскомъ календарѣ. Но нѣтъ ничего невѣроятнаго въ томъ, что св. Евгенъ чествовался въ его собственной обители и въ Несибинѣ или въ особый ему посвященный день, или въ день общей памяти святыхъ, а такія общія памяти въ VI в. несомнѣнно уже были 2. Достойно замѣчанія, что въ VI в. именно въ Несибинской школѣ образовался особый родъ церковной литературы: поученія, посвященныя объясненію «причинъ» церковныхъ праздниковъ (същъ), и первыми представителями этого рода литературы называются какъ разъ Несибинскій състави Мар-Аба и его «ученикъ» Оома Эдесскій 3. Что касается собственно стихотворной формы мемры, то она была хорошо извѣстна уже съ V в. и въ частности составляла славную традицію Несибинской школы отъ перваго ея раббана и «толкователя» Нарсая. Такимъ образомъ и съ этой стороны показаніе 'Абдишо' о Өеодорѣ не представляеть ничего неправдоподобнаго.

Единственная, можеть быть, дьйствительно допущенная у 'Абдишо' неточность заключается въ томъ, что онъ называеть Өеодора «митрополитомъ Мерва» (оіэя ). Въ дѣяніяхъ восточныхъ соборовь мы не встрѣчаемъ митрополита Мервскаго съ этимъ именемъ, а въ дѣяніяхъ собора 534 г. при католикосѣ Іосифѣ, преемникѣ Мар-Абы, имѣется подпись Өеодора епископа лоіэіэя (соггід. лоіоіэя), т. е. Мегw ег-Rud или Магw-і-Rod, епархіальнаго города въ Мервскомъ діэцезѣ, находившагося въ разстояніи трехъ-четырехъ дней пути на югъ отъ Мерва возможно, что 'Абдишо' смѣшалъ Магw-і-Šahagan и Магw-і-Rod и назвалъ простого епископа Мервскаго привычнымъ «митрополитъ Мервскій». Но не исключена и такая возможность, что Өеодоръ позднѣе 554 г. былъ дѣйствительно митрополитомъ Мервскимъ послѣ смерти Давида, который также былъ ученикомъ Мар-Абы в между 554 и 585 гг. имена митрополитовъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Narsai, Homiliae et carmina, ed. A. Mingana, Mausili 1905, vol. I, crp. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. crp. 27, 28. A. Baumstark, Die nestorianischen Schriften «de causis festorum» OCh I (1901), 329, 332.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Baumstark, n. c., 320, 322-323.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Chabot, Synodicon Orientale, Paris 1902, crp. 109, 366, 677. Guidi. Ostsyrische Bischöfe und Bischöfsitze im V—VII Jahrh. ZDMG XLIII (1889), crp. 412, cp. Marquart, Eraušahr, Berlin 1901, crp. 70, 75.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Только не витсто «низложеннаго», будто бы, Мар-Абою Давида, какъ полагалъ Ассеманій (В. О. III 1, 147), потому что Давидъ и Өеодоръ оставались на своихъ мъстахъ и послъ смерти Мар-Абы († 552). Самый фактъ низложенія Давида Мар-Абою, извъстный только изъ арабскаго извода 6-го посланія Мар-Абы, едва ли не сомнителенъ. Ср. Chabot, Synod. Orient. 554; В. О. III 1, 80.

Мервскихъ не извъстны. Но составление мемры о Мар-Евгенъ, какъ ясно изъ сказаннаго ранъе, скоръе нужно относить еще къ несибинскому періоду жизни Өеодора (т. е. значительно ранъе 554 г.): ее составлялъ не епископъ и не митрополитъ Мерва, а «пресвитеръ Өеодоръ», въроятно, съсъста какъ ясно и не митрополитъ Мерва, а «пресвитеръ Өеодоръ», въроятно, какъ ясно изъ сказаннаго ранъе 554 г.):

2.

Въ связи съ сообщениемъ 'Абдишо' можно указать на одно произведеніе, которое во всякомъ случать съ большимъ правомъ, чтыть Vatic. Syr. 90, можеть быть поставлено рядомъ съ именемъ Өеодора Мервскаго. Этоназванная уже выше стихотворная мемра о Мар-Евгень, следующая непосредственно за прозаическимъ Житіемъ въ Add. 14.653 <sup>1</sup>. — Заглавіе ея такое: «мемра о доблестяхъ св. Мар-Евгена, составленная Гразмъромъ Мар-Іакова учителя]» 2. Но последнія четыре слова, поставленныя въ скобки, написаны позднъйшею рукою взамънъ ищательно выскобленныхъ. Точно также выскоблены два слова въ заключительной фразъ мемры и вмъсто нихъ написано «Тебъ слава»: «Господи праведныхъ и благочестивыхъ, благослови наше собраніе, въ которомъ почтена память рабовъ Твонхъ [Тебь слава]» 3. Если принять во вниманіе извъстную намъ исторію кодекса Add. 14.653, то едва ли можно сомнъваться, что выскобленныя слова указывали на несторіанское происхожденіе мемры, которое не нравилось позднѣйшему владѣльцу рукописи — монофиситу. Въ заглавін мемры, очевидно, было или имя несторіанскаго автора, или названіе несторіанскаго стихотворнаго метра (напр., حصنة, ننهد جرحنه). Въ заключнтельной фразь были, въроятно, имена двухъ несторіанскихъ святыхъ (или нарицательное опредъление цълой группы несторіанскихъ святыхъ), которымъ посвящено было богослужебное собраніе, гд' (въ конц' собранія) читалась мемра. Такимъ образомъ несторіанское происхожденіе мемры едва ли можеть подлежать сомныйю.

Мемра написана весьма распространеннымъ у сирійцевъ (съ конца V в.) разм'єромъ, который у несторіанъ назывался соборі (чтеніемъ Нарсаевымъ), а у яковитовъ — стихомъ (съсорі или «разм'єромъ (съсорі мар-Іакова» 4. Оба знаменитые представители сирійской «поэзіи» V—VI в. пользовались большею частью одинаковымъ разм'єромъ, и потому

<sup>1</sup> Fol. 48v.—55г. Между 54 и 55 листами недостаеть 4 листовь.

<sup>2</sup> Обычное у монофиситовъ названіе Іакова Серугскаго (кон. V—нач. VI в.). Fol. 48v.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fol. 55r.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Narsai, Homiliae, ed. Mingana, I, crp. 19.

полчистка вътитулъ мембы не изобличается стихотворнымъ метромъ произвеленія. Лругія названія разм'єра Нарсая и Іакова указывають на его отличительныя особенности: онъ назывался дой коль («чтеніемъ двойнымъ» или «по два») и кътосто кътосто («стихомъ двенадцатисложнымъ»), потому что стихотвореніе должно было распадаться на строфы ارحمت по две строки или по два стиха (حصقت въ каждой, и каждый стихъ долженъ былъ имъть 12 слоговъ (🖘 🗘)1. Классическая форма (حمية محديم) стиха Нарсая и Іакова требовала кром'в того, чтобы каждая строка раздълялась на три отдъла по четыре слога въ каждомъ съ естественною (т. е. безъ дробленія ц'ыльныхъ словъ) паузою между ними, хотя допускались и отступленія отъ этого правила (حفيلقة) въ видь, напр., четырехъ трехсложныхъ отдъловъ, или отдъловъ не равныхъ по количеству слоговъ  $(4 + 5 + 3, \text{ или } 3 + 5 + 4 \text{ и т. и.})^2$ . Наша мемра представляетъ именно классическую форму Нарсаева стиха безъ всякихъ сакъ. такъ что его, въроятно, долженъ бы былъ признать безупречнымъ (حنية) со стороны размёра и самъ авторъ діалоговъ «о поэтическомъ искусствів» Іаковъ Тагритскій, жестоко критиковавшій позднівшаго несторіанскаго стихотворца Ишо'яба бар-Малкона<sup>3</sup>. Каждый стихъ дёлится неизмённо на три естественные отдела, состоящіе изъ двухъ двухсложныхъ словъ, или трехсложнаго съ односложнымъ, или изъ двухсложнаго съ двумя односложными, или наконецъ изъ одного четырехсложнаго и допускающіе вполн' естественныя между собою паузы. Также естественно разделение строфъ и строкъ: каждая строфа представляеть вполна законченную мысль, которая обычно разделяется на две половины, соответствующія двумъ стихамъ строфы 4. Эта естественность формы, редкія уклоненія отъ которой можно встръчать и у самого Мар-Нарсая 5, должна указывать на большую древность мемры. О томъ же говорить полное отсутствіе риомы ( от н другихъ искусственныхъ украшеній, свойственныхъ позднійнией поэзіи 6. Рычь автора течеть естественно и плавно безъ особеннаго злоупотребленія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. Martin, De la metrique chez les Syriens (Діалоги о поэтическомъ искусствѣ Іакова Тагритскаго), Abhandlungen f. die Kunde des Morgenlandes, B. VII (1879), syr. t., стр. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Martin, π. c., crp. 68—69, cf. 27, cp. Grimme, Grundzüge der syrischen Betonungs-und Verslehre, ZDMG XI.VII (1893), crp. 302—303.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Martin, ц. с., стр. 68—69. По Grimme (ц. с., стр. 292) это были бы трохенческіе стихи съ 6 удареніями каждый. Однако и зд'ёсь Brockelmann (ср. Zur syrischen Betonungsund Verslehre, ZDMG, LH, 1898, стр. 401 сл'ёд.) могъ бы указать не мало прим'ёровъ противъ теоріи Grimme.

<sup>4</sup> Cp. Grimme, ц. с., стр. 301.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Mingana, ц. с., I, стр. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Duval, Litt. Syr. 8, Martin ц. с., стр. 9-10.

Въ настоящемъ своемъ видъ мемра, очевидно, предназначалась для употребленія за богослуженіемъ, или — точніве — по окончаніи богослуженія въ собственномъ смыслѣ 4. На это, помимо самаго содержанія мемры, указывають: богослужебный «стихъ» (кась) и обращение къ «брати» въ начал'ь и приведенная выше молитва о только что закончившемся «собраніи» въ честь какихъ то святыхъ — въ концѣ мемры. Но именно эта молитва показываеть, что здёсь мы имеемь дело не съ первичнымъ, а со вторичнымъ и поздивншимъ приспособлениемъ мемры. Не подлежить сомивнию, что уничтоженныя монофиситскою рукой имена святыхъ, въ честь которыхъ было устроено собраніе, не были именами Евгена и Іакова, которымъ посвящено все содержаніе мемры, а были именами святыхъ несторіанскихъ, не принятыхъ монофиситскою церковью. Но едва ли возможно предполагать, чтобы мемра, посвященная Евгену и Іакову, была составлена на память какихъ то другихъ святыхъ, имена которыхъ настолько случайны въ мемрѣ, что ихъ легко было устранить путемъ подчистки. Очевидно, мы имбемъ здівсь дівло съ такимъ случаемъ, когда къ празднованію памяти какихъ то святыхъ (вероятно, въ ихъ монастыре или храме) была приспособлена, за неим вніем в особой мемры в честь этих святых в, существовавшая уже ранъе мемра въ честь Евгена и Іакова, «исторія» которыхъ имъла, можеть быть, прямое или метафорическое отношение къ біографіи этихъ неизвістныхъ намъ святыхъ. О подобномъ случат разсказываетъ Оома Маргскій: оказывается, что даже въ знаменитой обители Бет-'Абе на ежегодномъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Baumstark, Zwei syrische Dichtungen auf das Entschlafen der allerh. Jungfrau. OCh, V, 83—84 (Cp. ero жe Syrische und hellenistische Dichtung. Gottesminne, III, 570 cx.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Martin, H. C., CTP. 10-11.

<sup>3</sup> Add. 14.653, fol. 53r-54v.

<sup>4</sup> Mingana, n. c., I, crp. 22. Baumstark, Zwei syr. Dicht., crp. 84-85.

«собраніи» въ намять ея основателя рабб. Іакова Лашомскаго долгое время. за неимъніемъ собственной мемры, читалась «мемра Мики учителя, составленная имъ для другого лица» («Серис сероста сероста серости пока извъстный Гавріндъ Ракода (нач. VIII в.) не составиль экспромтомъ особую мемру для Іакова 1. Такимъ образомъ заключительная молитва мемры принадлежить не автору мемры, а тому, кто приспособиль ее для памяти какихъ то другихъ святыхъ, можетъ быть, считавшихся учениками Евгена. Въроятно, тогда же появились въ мемръ «обращение къ «брати», тъмъ болъе, что последнее, первоначально въ рукописи пропущенное, поставлено затемъ на полъ. — Однако это не значитъ, что и въ первоначальномъ своемъ видъ мемра не назначалась къ прочтенію въ богослужебномъ «собранів»: только ато собраніе должно было им'єть прямое отношеніе къ Мар-Евгену и Іакову Несибинскому. Насколько можно сулить по содержанію мемры, она была пріурочена къ праздничному воспоминанію о торжествѣ христіанства въ Персін, о всёхъ святыхъ, которые распространяли и утверждали христіанство, и прежде всего о первомъ среди нихъ--Евгенъ, а также о построения и освященіи первыхъ храмовъ и въ особенности объ освященіи церкви Іакова въ Несибинъ. Всь эти воспоминанія дучше всего подходять къ празднику «обновленія» (Калам) или «освященія» (Калам) «церкви», носившему также названіе «вступленія» (حکلک). Прямыя указанія на сушествованіе этого праздника, какъ общаго праздника несторіанской церкви. восходять къ началу VIII в. в. Но, можеть быть, самое имя сыбрания восходять къ началу VIII в. в. началу восходять къ началу восходять восходять къ началу восходять все содержание праздничнаго воспоминанія, подходящее именно къ началу церковнаго года, указывають на то, что этотъ праздникъ, въ качеств общаго праздника, существоваль уже ранве богослужебной реформы Ишо'яба III († 660), по которой начало церковнаго года совстмъ не естественно (и слъдовательно не первоначально) пріурочено было къ первой недълъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Thom. Marg. II, 23, Budge, I, 112. «Было [это] въ день памяти раббана, и услышалъ [Гавріилъ] нѣкоторыхъ эсколайе, которые жаловались, что ничто не было бы такъ прилично всему этому именитому собранію, какъ если бы кто-нибудь изъ нихъ составилъ собственную мемру для св. Мар-Іакова, вмѣсто того чтобы какъ нищимъ читать надъ нимъ мемру Мики учителя, составленную имъ для другого лица. И съ легкостью, ради которой онъ былъ прозванъ Ракода (скакунть), онъ тотчасъ вошелъ въ діаконикъ во время первой касизмы и взялъ хартіи и написаль ту мемру, которая теперь надъ раббаномъ произносится». Упоминаемая здѣсь мемра Мики есть, вѣроятно, мемра Мики Лашомскаго (V в.) о Сабришо Лашомскомъ. В. О., III 1, 170.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Baumstark, Festbrevier und Kirchenjahr der syrischen Jacobiten, Paderborn 1910, crp. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Буквально оно указываеть на первое вступленіе въ освященный храмъ, а въ вастоящее время—переходъ изъ лѣтней части храма въ зимнюю. Maclean and Brown, The Catholicos of the East, стр. 350. Но этимъ не исключается и метафорическое значеніе слова.

«возвъщенія» (стась) 1. Кромъ того, не подлежить сомньнію, что въ основъ общаго праздника «освященія» лежить еще болье древнее мьстное ежеголное воспоминание объ «освящени» какой то отдъльной церкви важнаго значенія, какъ праздникъ є укаїма (13 сент.) въ православномъ календаръ относится къ «обновленію» Іерусалимскаго храма, построеннаго Константиномъ В . Для восточно-сирійской церкви такимъ м'єстнымъ праздникомъ всего скорбе могъ быть несибинскій праздникъ «освященія» церкви св. Іакова. Возможно, что и наша мемра относится къ этому безспорно древнему мѣстному празднику. Мѣстнымъ, или общимъ былъ праздникъ «освященія» въ эпоху происхожденія мемры, — это существеннаго значенія въ настоящемъ случат не имъетъ. Гораздо важнъе то, что по всъмъ признакамъ праздникъ «освященія» тогда еще не получилъ позднівшей дифференціаціи, съ раздъленіемъ на «четыре недъли» и съ отнесеніемъ намятей святыхъ на «пятницы» и въ частности памяти Евгена — на пятницу послъ первой недъли: мемра по основному своему содержанію относится къ самому празднику «освященія» (т. е. къ первой недѣлѣ), но въ то же время она говорить подробно о Мар-Евгент и даже о Мар-Іаковт, память котораго въ поздитишемъ календарѣ вовсе не пріурочивалась къ празднику «освященія» в. хотя имъла безспорную внутреннюю связь съ этимъ праздникомъ. Такимъ образомъ и здесь мы имбемъ доказательство большой древности мемры. — Нужно прибавить, что уже у Нарсая имъются двъ мемры, по содержанію вполнъ подходящія къ празднику «освященія» и дъйствительно употреблявшіяся потомъ въ неділи «освященія» 4. Здісь можно видіть ті же мотивы, а иногда и тъ же выраженія, что и въ нашей мемръ, которая, несомиънно, находится подъ вліяніемъ мемръ Нарсая. Для иллюстраціи можно сопоставить начало нашей мемры съ однимъ мъстомъ изъ мемры 33-й Нарсая.

<sup>1</sup> В. В. Болотовъ, Изъ исторіи церкви Сиро-персидской, СПб. 1901, стр. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Несибинъ, какъ погравичный пунктъ, одинаково значительный и для несторіанъ, и для монофиситовъ, имѣетъ болѣе правъ на то, чтобы считаться колыбелью общаго тѣмъ и другимъ праздника «освященія», чѣмъ Эдесса или Селевкія-Ктисифонъ (ср. Baumstark, Festbrevier, стр. 168—169). Правда, дѣйствительный день освященія Несибинскаго храма не извѣстенъ: извѣстно только, что онъ былъ заложенъ «предъ седмицею лѣта» (см. въ Житіи Евгена, Вефјап, III, 429) и строился семь лѣтъ (Eliae Nisibeni Opus chronologicum, а. 624, СЅСО ser. III, t. VII 1, 98). Но знаменателенъ фактъ широкаго распространенія легенды о постройкѣ Несибинскаго храма и объ Іаковѣ, какъ «второмъ Зоровавелѣ», одинаково у несторіанъ и у монофиситовъ (Bedjan, I, 446, Scheil, Житіе Веніамина, стр. 66) и при томъ не только въ границахъ цикла Евгена (см., напр., Житіе Евсевія Самосатскаго по рп. 1197 Р. Х., Веdjan, V, 350 сл.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Она праздновалась въ пятнипу послѣ 1-ой недъли «лѣта» (см. лекціон. 1074 г., Wright 185).

<sup>4</sup> Mingana, n. c., II, 144, 156.

Add. 14.653, f. 48v.

«Сокровище любви своей открылъ Творецъ сынамъ дома своего, | и обогатились праведные и обогатили всъхъ отъ даянія Его. || Богатство свое онъ преизлише показалъ добрымъ, возлюбившимъ Его, | и добрые, обогатившись, раздълили богатство Его четыремъ странамъ [свъта]».

Narsai, ed. Mingana, II, 148.

«Чрезъ людей открылъ [Богъ] сокровище свое людямъ, | и обогатились люди отъ дара Божества Его. || Ключи любви своей далъ земнымъ, какъ върнымъ, | и открываютъ всякій часъ сокровище любви Его върою».

И такъ, не имъемъ ли мы въ «мемръ о доблестяхъ св. Мар-Евгена» Add. 14.653 «исторію Мар-Евгена» Өеодора Мервскаго, о которой говорить 'Абдищо'? Сопоставленіе того, что изв'єстно, или что можно съ в'ьроятностью предполагать о Өеодор'в Мервскомъ, съ содержаніемъ и литературною формою мемры, какъ видно изъ всего сказаннаго, не препятствуетъ утвердительному отвъту на этотъ вопросъ. Здъсь можно еще прибавить, что въ авторъ мемры мы имъемъ дъло съ человъкомъ богословски образованнымъ, хорошо знакомымъ съ богословской терминологіей , какимъ и долженъ быль быть Өеодоръ Мервскій. Некоторая разница въ заглавіяхъ не можеть имьть существеннаго значенія, потому что 'Абдино', связанный стихотворною формою своего каталога, не могъ всегда держаться точности въ заглавіяхъ, а въ данномъ случай онъ самъ, назвавъ нёсколько сочиненій Өеодора и въ томъ числѣ «исторію» Евгена, обобщаеть ихъ въ терминѣ «мемры» («и другія мемры») 3. Мемра, какъ «сказаніе», єтос, и «исторія» (Карана) — понятія, очевидно, синонимичныя, и «исторія греческихъ [отцовъ]», о которой говорить 'Абдишо', едва ли могла представлять что либо иное, чемъ «мемру». Единственно, что препятствуетъ решить поставленный вопросъ съ полною опредъленностью, — это то, что значительная часть мемры утрачена. Нельзя умолчать и еще объ одной мелкой подробности, которая свидетельствуеть о томъ, что заглавіе мемры въ Add. 14.653 не имъло того вида, какой можно бы предполагать, судя по каталогу 'Абдино': محمد жалкой محمد . Послѣднее изъ четырехъ изглаженныхъ словъ, какъ можно догадываться по упалавшей подъ строкою характерной линіи, им'єло на второмъ или третьемъ м'єсть букву ... Однако, противъ авторства Өеодора это говорить не можетъ. Возможно, что въ заглавін было не имя автора, а названіе стихотворнаго разм'єра, какъ и въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Add 14.653, fol. 52r.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> B. O. III 1, 147.

монофиситской поправкѣ (напр. רבביבה [кара нли] жара, кожа какъ епископъ Мервскій, а какъ учитель или «докторъ» Несибинской школы (напримѣръ [кій, а какъ учитель или «докторъ» Несибинской школы (напримѣръ поженіе до извѣстной степени объясняло бы происхожденіе возможной неточности 'Абдишо' въ наименованіи Өеодора «майтраномъ»: титулъ Өеодора могъ быть прибавленъ самимъ 'Абдишо' не на основаніи заглавія сочиненія, а на основаніи постороннихъ источниковъ, менѣе надежныхъ¹. — Во всякомъ случаѣ мемра Add. 14.653 носить черты большой древности, вполнѣ соотвѣтствующія VI вѣку, и если она не принадлежить Өеодору, то самымъ своимъ существованіемъ доказываетъ, что въ то время могло появиться подобное произведеніе, и что, слѣдовательно, показаніе 'Абдишо' о Өеодорѣ не можетъ быть игнорировано при опредѣленіи древности легенды о св. Евгенѣ.

Остается еще сказать объ отношеніи мемры къ прозаическому Житію. Что мемра имѣеть въ основѣ прозаическое Житіе, аналогичное сохранившемуся, но — конечно — болѣе древней редакціи, въ этомъ едва ли можно сомиѣваться. Мемра затрагиваеть какъ уже знакомые читателю или слушателю основные факты жизни Евгена, — тѣ самые, которые извѣстны изъ прозаическаго Житія, а именно: основаніе обители на горѣ Марды, полученіе особыхъ полномочій отъ Шапура II, сотрудничество Евгена со св. Іаковомъ Несибинскимъ (предсказаніе ему епископства и участіе въ построеніи Несибинскаго храма), борьбу ихъ съ аріанствомъ и язычествомъ, миссіонерское путешествіе въ страну Кардо (Араратъ). Такимъ образомъ мемра исчерпываеть все самое существенное въ Житіи, и отсюда можно заключать, что утраченная часть мемры (конецъ) относилась болѣе къ элементу скоторый безраздѣльно господствуетъ уже съ fol. 53), чѣмъ къ сможно отмѣ-

тить накоторые случаи совпаденія въ характерных выраженіяхъ, при чемъ обнаруживается наибольшая близость мемры къ редакціи  $A^1$ . — Съ другой стороны, отступленія мемры отъ прозанческаго Житія легко объясняются или особыми залачами автора, или болье древней редакціей Житія, которую онъ имъль подъ руками. Прежде всего бросается въ глаза перемена географическихъ названій: вмёсто «Изала» «Дьк— «Мардэ» «Ара-«Кардо» слі», вмісто «Несибинт» — «Соба» слос, вмісто «Кардо» слів— «Арарать» Длік. вивсто «Персія» кьюї ды — «Пареія» кьодів ды. Относительно первыхъ двухъ именъ можно бы подумать, что «Марда» указываеть на западную оріентацію автора<sup>2</sup>, а «Соба» — на сравнительно позднее происхождение мемры 3. Однако, дъло объясняется проще: авторъ намъренно пользуется особыми именами, какъ библейскими или вообще не обыденно звучащими, въ интересахъ возвышенности стиля. Правда, сирійское отождествленіе горы Ноя съ горою Кардо (Джебель-эль-Джуди) зафиксировано уже въ Пешитъ, которая передаетъ еврейское Араратъ именемъ олів лісь (впрочемъ на ряду съ  $\lambda$ лісь) но въ данномъ случав мы имбемъ дело съ ученымъ авторомъ, который, вероятно, зналъ, какъ читается это имя въ еврейскомъ, а можетъ быть и въ греческомъ текстъ. Имя **~**, дъйствительно болье употребительное у позднъйшихъ сирійцевъ. употреблялось, однако, и въ древности (папр. уже въ «Ученіи Аддая»)5, но-главное - сирійцы предполагали тождество этого города съ библейскою Собой (2 Пар. 83)6. По аналогичнымъ мотивамъ употребляется, въроятно. и собізь въ соотвітствін съ Діля. 29. Что касается имени «Мардэ» въ приложении къ Изаль, то оно употреблялось и несторіанами, особенно въ торжественныхъ случаяхъ (напр. въ богослужебныхъ гимнахъ) съ цёлью подчеркнуть неприступность (ср. «лі» — arx) и суровость («лоі» —

<sup>1</sup> Такъ, Евгенъ говоритъ Іакову, что будетъ посланъ къ нему для указаній относительно постройки храма «нѣкто духовный» слой до виѣсто «ангелъ» слой это выраженіе (до слой слой слой) встрѣчается только въ А (Add. 14.653, fol. 18v, ср. Вефјап, III, 429). Построенныя учениками Евгена обители, по мемрѣ, ниѣли задачей, между прочимъ, «покоить прохожихъ» (слос , построень), — выраженіе, тоже встрѣчающееся только въ А (Add. 14.653, fol. 49v, 48v).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. Hoffmann, Auszüge, стр. 171, прим. 1328.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> B. O. II, Diss. de monoph., v. «Nisibis».

<sup>4</sup> Быт. 8,4, ср. 4 Цар. 19,87.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> The Doctrine of Addai, ed. Phillips, Lond. 1876, 38. Cp. Išo'yab III Epistolae. CSCO, ser. II, t. LXIV, crp. 284.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Payne Smith, Thesaurus Syriacus, s. v.

saevus) горы 1. Впрочемъ, въ данномъ случав авторъ самъ указываеть, что имя «Мардэ» имъто для него симводическое значение по аналогия съ «мятежникъ»: св. Евгенъ «наполнилъ гору Мардэ мятежниками, которые отложились отъ Злого» («стра оправа на себя вниманіе слідующая особенность: въ прозаическомъ Житіи говорится почти исключительно объ основаніи обителей, а мемра всюлу полчеркиваеть основание и освящение храмовъ (حلعته и حصض) в и особенио влохновенно говорить объ освящении Несибинской церкви Іакова 4. Но это объясняется, очевидно, спеціальнымъ назначеніемъ мемры: она написана на «освящение церкви». Кромъ того, она составлялась не въ обители Евгена, откула, повидимому, вышло прозаическое Житіе, а въроятно въ «Несибинской школь». — Соотвътственно особому назначению мемры и весь планъ ея не совпадаеть съ планомъ Житія: авгоръ не следуеть хронологическому порядку, а выставляеть на первый планъ последній въ жизни Евгепа, но важибищій съ точки зрібнія торжества христіанства и устроенія церкви факть, — мирную побъду Евгена падъ Шапуромъ. Всъ эти особенности не заставляють предполагать для мемры какіе либо особые источники помимо Житія. — Болье значительное добавленіе представляеть сообщеніе мемры о первомъ вселенскомъ соборь: въ прозаическомъ Житіи ньтъ ни богословія противо-аріанскаго, ни изв'єстія о томъ, что св. Іаковъ «разразиль Арія силою молитвъ своихър 5. Последнее, очевидно, заимсгвовано изъ Житія Іакова (по Осодориту) в и, можеть быть, не читалось въ древнъйшей редакців Житія Евгена, а просто добавлено авторомъ мемры. Что касается перваго, то его источникъ есть несомивниая богословская ученость автора, которой, очевидно, не доставало составителю прозаического Житія. Последній явно уклоняется отъ трудной для него темы и, три раза дълая попытку начать разсказъ объ осужденіи Арія, каждый разъ бросаеть свою попытку съ первой же фразы 7.

Изъ того, что многія извѣстія прозаическаго Житія отсутствують въ мемрѣ, конечно, нельзя дѣлать какихъ либо выводовь относительно состава древнѣйшей редакціи Житія, которою пользовался авторъ мемры: не говоря уже о томъ, что полнота свѣдѣній не входила въ задачу автора мемры, не

<sup>1</sup> См., напр., Maclean, East Syrian Daily Office, Lond. 1894, стр. 137.

<sup>2</sup> Add. 14.633, fol. 53r.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Fol. 50r, cf. Bedj. III, 471; fol. 50v, cf. Bedj. III, 472 и др.

<sup>4</sup> Fol. 51v.-52r.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Fol. 52r.

<sup>6</sup> Bedjan, Acta sanct. et mart. IV, 269.

<sup>7.</sup> Bedjan, III, 428, 451, 453.

нужно забывать и того, что все-таки значительная часть мемры утрачена. Но нельзя не отмътить того обстоятельства, что въ мемот нъть такихъ несообразностей, которыя давали бы основание оспаривать не только историческую достовърность сообщеній мемры, но и ея древность. Прежде всего. авторъ обходить модчанісмъ всю (особенно дегендарную) египетскую эпоху жизни Евгена<sup>1</sup>, ограничиваясь относительно нея лишь одною фразою, что Евгенъ «въ Египтъ подъялъ доблесть жизни подвижнической» ч. и эта фраза гораздо болбе согласуется съ сообщениемъ Ишо'денаха (resp. Іосифа Хаззаи). что Евгенъ «принялъ [иноческій] образъ въ монастырѣ абы Пахома» в. чьмъ. съ пространными повъствованіями болье позднихъ редакцій (В и С) о томъ. что Евгенъ много ранбе вступленія въ монастырь Пахомія имбль на своей родинѣ (въ Клизмѣ) свою собственную «обитель монашескую» 4. Далѣе, мемра не называетъ ни числа учепиковъ Евгена, ни ихъ именъ, о которыхъ авторъ говорить только: «Господь знаетъ имена ихъ» 5. Натъ въ мемра сомнительныхъ повъствованій о Мани — будто бы современникъ Евгена 6 и т. п. Конечно, можно оспаривать историческую въроятность самыхъ основныхъ фактовъ Житія, принятыхъ въ мемрѣ, а именно: возможность полученнаго булто бы Евгеномъ отъ Шапура полномочія строить перкви и монастыри во всемъ царствъ персидскомъ и возможность сотрудничества Евгена съ Іаковомъ Несибинскимъ († 338), который представляется какъ будто даже младшимъ сравнительно съ Евгеномъ. Хотя есть серьезныя основанія предполагать, что монашество въ его общепринятой (египетской) формѣ стало распространяться въ Персіи именно около 363 года, но въ настоящемъ случат оценка исторической достоверности Житія не входить въ нашу задачу. Достаточно сказать, что въ VI в. могли уже существовать подобныя представленія. Версія Бар-Эбраи 7, по которой Шапуръ II посл'є мира съ Іовіаномъ прекратилъ гоненіе на христіанъ и позволилъ имъ избрать новаго католикоса, имъла для себя опору не только въ легендъ о св. Евгенъ 8, но и въ древнихъ спискахъ католикосовъ 9, и — что особенно важно — даже въ древнъйшихъ «актахъ персидскихъ мучениковъ», приписываемыхъ св. Маруоб. Хотя въ актахъ имбются неоднократныя упоминанія, что го-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. 379-386.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Fol. 49r.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le livre de la Chasteté, r.s. 1, Chabot, crp. 1.

<sup>4</sup> Bedjan, III, 381, 383.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Fol. 50 v.

<sup>6</sup> Bedjan, III, 462-463, 468.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Gr. Barhebraei Chronicon Ecclesiaticum, ed. Abbeloos-Lamy, Paris 1874, t. II, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cp. ibid. I, 83.

<sup>9</sup> В. В. Болотовъ, Изъ исторіи церкви Сиро-персидской, стр. 94 сл.

ченіе продолжалось «40 лёть» и именно до смерти Шапура II 1, однако вибется и такое указаніе, что после мученической смерти Барба ішмина (дек. 344 г.) каседра католикосовъ оставалась вакантною лишь «около 20 лёть» 3, т. е. приблизительно до 364 Р. Х. Что касается сопоставленія Евгена и Іакова, какъ современниковь, то оно восходить къ мёстному предавію Несиблиской церкви, записанному въ лётописи м'ястныхъ митрополитовъ 3. Эта лётопись не дошла до насъ, но, судя по тому, что съ ней серьезно считался такой основательный хронисть, какъ Илія Несибинскій, нужно думать, что въ XI вёкё ея показанія считались достаточно почтенными со стороны древности. Во всякомъ случай давнее происхожденіе названнаго сопоставленія далеко не исключается.

3.

Мемра о св. Евгень издается здась въ томъ самомъ вида, въ какомъ она дана въ оригиналь (Мив. Вгіт. Add. 14.653, f. 48v—55г), т. е. съ сохраненіемъ тъхъ именно (немногочисленныхъ) діакритическихъ знаковъ, которые тамъ имъются, и того же способа раздаленія строфъ и стиховъ. (Прибавлено только раздаленіе на болье крупные отдалы соотвътственно содержанію мемры). Строфы, какъ и въ оригиналь, раздаляются между собою точкою (.), а два стиха каждой строфы отдаляются другь отъ друга двоеточіемъ (:). Эти знаки являются въ то же время и единственными знаками препинанія, что, въ виду отмъченнаго выше соотвътствія между формою и содержаніемъ мемры, не представляють особенныхъ неудобствъ для чтенія. Напротивъ, въ русскомъ переводъ, въ виду болье широкаго и болье точнаго у насъ примъненія знаковъ препинанія, пришлось воспользоваться для раздаленія строфъ и стиховъ особыми знаками. — При переводъ имълась въ виду прежде всего возможная близость къ подлининку включительно до расположенія словъ, что, впрочемъ, не представляло особенной трудности въ виду простоты и естественности слога мемры.

حمسه المود السله وياس التسخوص حكم واستحل سويص

## €:عند

دنه مناه مند مناه معلق عبق حدمة معلق معلقه معلق

<sup>1</sup> Bedjan, II, 893 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. II, 296, 303.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Eliae Nisibeni Op. chronol. a. 620. CSCO, ser. III, t. VII, 98.

<sup>4</sup> Pn. حدیجه، حسی،

<sup>5</sup> Четыре слова написаны вновь вийсто выскобленныхъ.

<sup>6</sup> Написано на полъ рп.

مهده المعاده والمه حملات المتحدد وتبار حاتدد قدم ههده ozstibus iuce usem: ozstim ien ems nhiel celm دندها. دنده عماله عمامة مدسد لن لحد مدنين معنده مراده בולא השמבעה לביםונים. בולא השמבעה בולא בפמק מוידה: لعديد حر حل دحقديده، نحزم حداهم، حر مدتدي عزده حدامي לבלפובה: סכמה ביבל האנה נהבא בבל אלים. בלנוא שבה רשב איר שמסח שמה אמשבה ורשונה איר שם אום איר שב אמראב איר שם مسامات عمد معلام بعام ماهام مام بعام عمد ، حامة تعمد المام ا هقسه وحل موده وهر مورد مرتب مرتب المراد مرتب المراد مرتب المراد במתצא הבתל העלה: אם מבורא שב הגואא הבת מהבא ואנתיא בא ישף. ב כם ווצא לבא מבואא נתוא: באים נוסביא באוא נדטבתא לבל כמי באנא הדישה לידמה בים ליבא הבל לבנה אוא האצבוה عهدته: صوم لن حصبه ونهم سنه وعودمهم. دهوه معربه ولموه تحديم لعل مهة من و معناهم المالية الما عمينه وزوده ويهمان معدله وحله والمنافعة والمن معتمد مريد بالمعمد بدعوري محمد المحمد المحم المنصم مهم : بدرته عد احدر مقوم بدمته معدم لمنامل معدسه لمحبر م يحسه معدة. حبز ب محدد لتعمله معدة لم حدسه دخته مومه معنى دهدمه سامعا مدامه معنى حديد المناه المعنى عزده ما معنده المحال ال

مراق دوم مورس المرافع 
<sup>1</sup> Pn.: حيةمع.

Hois diws they this orth place of the series to the sine of the series o

حتمح حلم ممعهادلسه ممه بهسه: احتمح حلم دبهد حتخلعه دهمه مصفع. محرم عجمة محلم لمنهم عمل احمله: تدديم متدلك حدل كمة م حدد منه محل منه فيد مودك مهمد المديد حم عملانه: مقد نقعه عجله مرحمة مهم وحسه. حلك سعم हलंका प्रका करका मिलाः त्यः व्यंक्ष्म कार्ये क्ष्म क्ष्म प्रकार प्रकार حعب محدد، محا ممعنه المعنوب مديد مهمار محيه عد रिकाय मिका स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान स्थान דינוא שבלא באוח הבן אשליי. ביא אובבת שבלה שווכה לבאבד. لمحر: مك مخاسم له حل منت علم ملك مكانه وكانه بكام وهتم همم وقد حواله: صع عنجعهم، حامنة في مهم ولاله سمهم. حدما مرمه بصديد : معدل معمد محبه محاب معام مدامه ولمحتبدة ونس مح أو المراه معد هوموري وملك عبيته على عبدهما: المرابع المام المحتب ممادد المحتب المحتب المرابع المرا لحديم حده به دهر در محلمه عمل عمل عمل عمل عمل مداعما مبع عاملات مربع عدم معمد معمد عنه مربع عبد المربع ع معطله ا ستعلى في تعبى من علمة من حلمة ومنه عد والمحمد المحمدية لعم حزمه: محمده عضله عنجه لصدأه المدراة تدليد حديث منون منون عمد عديد درون عند وسون علم

<sup>1</sup> Слово стерлось и написано сверху вновь.

مجنع معدال. عصدمه، لعنهم حناء براهم مددل حتاب بهده ودر سهدم بخنوه، منسيره محدم برهام المتاهم معدنا همه ودر المد المداهم، وحدد مدد المداهم، وحدد المداهم، وحدد المداهم، وحدد المداهم وحدد المداهم وحدد المداهم وحدد المداهم والمداهم 
واد. من مداخ ماه :معتب احتصامه ماما صا من محمد عدمه لل منحم حم مع عمله. عل ليهم له وز يعهم معمد عالم: ما محده محده المحدة منع منعده المحدده معدده محدده محدده معدده المحدده المحدده المحدده المحدده المحدده المحدده المحدده المحدده المحدد ال יער מן רסמ דעור העון במס : הצב במן ימן הסמה המסטר معتده دند مامديا : الاعتمام معدد مامع معرفام صفاعه معتده مديعه: دمهه أحد شه دلمعيسه لحم أحم مهم، همه: مجن همه حديمه له لحزر معمد: وعلم احدى مصفية فخيم لعوم محمد. معامع عد من معدده و المامع على معدده من على بعاده مامع على بعاده المامع حملهم سنهمر من حلمح مم عمدنه وحل المتماد مالم حلم عتحله مراجع عجةهمه. حدة هكم مهم لمهم حد مأم مهمه אה הכבעשה: בוש באר בסוימו מכלעלבין מסם. באודא דעום ומושבה הלם "מובלטונים מביד : במשרביםן משבי נהדים בליםו מוחוצים وحنخلسهم وحترله المامي محامه ويهم ماده عميته ممسلحه حمته: محدوده, لمهن لمحند برشع وحدود

دخے ملعب :بعومدا معمد، منحا مدم معام مرابع معداء مدما مدابع عدما مدابع مدما مدابع مدابع مدابع مدابع مدابع مدابع

<sup>1</sup> написно на полъ рп.

<sup>2</sup> Pa: authora ra.

معه معدة سة نمست محمد محمد محمو محسه لم مدود مصاب سلم محمد محمد لم عمد محمد محمد محمد محمد محمد المعمد ال

<sup>2</sup> Рп. (на переносъ съ одной строки па другую): отпъо | пъс.

rath ren his acts at racts: curt rious rious relations of the contract and relations of the contract and relations right area contract and relations relations and recommendations of the resident and relations and recommendations.

Age of the left ind cim: the lift outor of the lift outor of all and all and of the solutions of the solution 
אוֹנס בובא שוֹא מאלביבוֹ מפּמִי מביא: عَבֵּג השוֹא

عوله מבמפי נפצח. בנא מו, מהא הלא פּצֵּל לֵ המבלא באוֹבא:

הבלני במב לבלני אוֹבא בן בן במלפת. מבי מוֹטל לֵ בֵּג אלוֹהפֹל יינוֹ

מן בביבוֹא. הבביגונא בצבשנא לֵ נונא לבבביו. למכן וֹהפּמנּ בוֹבא מביבוֹא הביבוֹא לוֹנביא ביניא המוֹ לִ בִּנָּג מוֹמּץ הַ בְּנֵבְּא מבּלְבּא מבּלְבא מביל במי באוֹבא: אם בּלוֹל הלניל לֵ צונמא מלף מביא מבוניא לֹנִנְין באוֹבא מוֹנִבּא וֹבבּינִן מוֹנִבּא וֹבבּינִן מוֹנִים וֹבבּין. אוֹלא מביא מבין נופּמי מביבוֹל בבינין. אוֹלא מביא מבין נופּמי מביבוֹל באוֹנין לִ בִּן בוֹבבין המבא בעל בוֹבא בעל בוֹבבין בוֹביין לִ בְּלְבֹא: הלא אצבב מיץ לֹא צמן במב מלא מביא מביל מוֹנילי לִבְּלֹבא: הלא אצבב מיץ לֹא צמן במב מלא מביה בעל הלביה בעל הלביה מוֹלא בוֹלא בוֹבא בוֹלא בוֹבא בוֹלא בוֹלא בוֹלא בוֹלא מוֹלא בוֹלא בוֹלא בוֹלא מביה מוֹלא בוֹלא היינים הבאיה מוֹלא ביניה לֵן מוֹלאי בּינִילן עוֹלאי: האומים הבאיה מֹלא מביה מוֹלאי ביניה לַ מוֹנִילוּלים, בינילן עוֹלאי: האומים הבאיה מוֹלאי ביניה מַלְיילי בוֹלאי ביניה מוֹלאי בבינילי מוֹלאי בוֹלאי  בוֹלאי בוֹלא

حكافك عني عمللم. عصمه وشحر عصمه عفية حسد حسد مهمه مسه معمد المستعل مهام برجم محمد مهليل مهم هر مل حطسمان ونسر معدم منز معدم من محمد من المعلم من المعلم المعل مے میں دنیلی دھے دھے مصمه دلم: ممے معاددمی لحزمی نعصم محلم ضعم. که سرماه محمد حمد محمد محمد مهمم: حدشیعه: لحنیر هنهم ولحصه لم هنهه بحدید مه مجتورهم، تدوهم لعيم حر معدم المعدم وعدد و المعلم مع مع مع معد معلم. حدقته هم مدم همون مهمه لم تخلعه متحده مملقهم سعفم صهه لم ماهم عجبر حلله لعم صعد معدم لم مهم معدر: معم منه دنج کمسمل الله خصمه الله خصمه الله علم ملم مسلم مصري معل محتندس: مصن ومحصن علا عمسي معلم حلف . مه معتبر بعدمه عدم مزدم مدحم ملمه عبل مر مسحب وم بخصم ساء بخصم سلم بخص محتد متعمد ملمة عمد مخلد שבל: הממא בעל כלים המונה בן במובה המא אם מוא שבל אסא בבא הבאים ל: זיבן מסק דאמא למחבל מסויף חשים ולעה. خلخه بلد حل مستمر محم: بلد عفد ما المخم معدم حعد . في ما المراجعة من المحتد من المحتدد הנים ששנם פניו השבבה מונם. לן אלי מחף השבינה לוחשה امن المنتدر عليهم لاقير عليهم سعيم المنا في معمده المداء معند مان مان المان الما בשהבים, דוכן שנד שמם. שלים וביא וכן נובא דמבה כן אובא: המא شه محل

 سبه بهمونهم بهمه حلك محصه مهدن بومه دنوبه المتحد متم بالمتحد متم بالمتحد المتحدد المت

... هم الملحقية محمد محمد حتى بنطه معلم حعمد مدحمه المالحقية محمد محمد معلام مناهم معلمه معلمه معلمه معلمه معلمه معمد المحمد معمد المحمد المعمد معمد المعمد المعم

## 48v. Слово о доблестяхъ св. Мар-Евгена, составленное (разытромъ Мар-Іакова Учителя).

*Стиха:* испов'єдуй силу Прославляющаго возлюбленныхъ своихъ на поприщ'є подвиговъ милосердія.

## Братіе.

Сокровище любви своей открылъ Творецъ сынамъ дома своего, | и обогатились праведные и обогатили всёхъ отъ даянія Его. || Богатство свое Онъ показалъ больше всего добрымъ, которые возлюбили Его, | и добрые, обогатившись, раздёлили богатство Его четыремъ странамъ [свёта]. || Въ

<sup>1</sup> Слово едва можно прочитать.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Тоже.

<sup>3</sup> Слово написано взамънъ выскобленнаго, можеть быть, Гсијъ 1 4.

<sup>4</sup> Pn.: حقاد .

<sup>5</sup> Два слова написаны взамёнъ выскобленныхъ.

б Последнее слово написано на поле.

четырехъ странахъ умножились и усилились друзья любви Его, и богатство Его великое ими распространено было во всей твари. || Тварь приняла богатство, которое даль ей Всеблагой сотворившій ее, і и начала сплетать въщы славы Дающему ей честь. || Вънцы славы сплетаеть церковь устами святыхъ, | Святейшаго во святыхъ Его превозносить церковь Его. || Отъ святыхъ начала церковь устанавливаться и чрезъ нихъ возросла и возобладала во всъхъ странахъ. || Апостолы положили въ ней какъ основание ния Христово, и на немъ возвели [потомъ] зданія прекрасныя жизни праведной. || Проросло ученіе ихъ, ученіе Духа и украшеніе Его, въ землю, | п показались побъги всякихъ цвътовъ посреди вселенной. | Наполнился востокъ дугами прекрасными — обителями праведныхъ, | также и западъ умножилъ монастыри во имя святыхъ.\* || На югъ упало съмя доброе еван- 49г. гелія жезни, і и началь онь приносить плоды славы имени Творца. І Сфверъ суровый покорило слышаніе имени Іисуса, и безъ числа умножились тамъ праведные и любящіе Господа своего. || Египеть, море всякихъ заблужденій, которыя изобрёли демоны, сталь источникомъ живой воды святости. || Въ немъ умножили [заблужденія] демоны и наводнили всѣ страны изобретеніями божковь и богинь. И Оть него началась ложь нельпая, которую сочинили бъсы, — | рьчь, исполненная всякихъ гнусностей боговъ ихъ. | Въ Вавилонъ воздвигли башню нечестія, чтобы попрать высоту, и страна египтянъ была началомъ къ воспитанію заблуждені никійцы, фригійцы и египтяне і были въ согласіи и прославили обманъ осудили правду. || Египеть, мать всякихъ нечестій и нельпостей, | съ явленіемъ Сына сталь начаткомъ къ служенію правдѣ. || Внутри его (Египта) впервые возникли сонны благословенные иноковъ, отъ него начались и возобладали во всей вселенной.

Изъ него вышелъ также и атлетъ праведности, | мужъ подвиговъ и исповъдникъ испытанный завътовъ Сына. || Въ странъ египтянъ принялъ доблесть жизни подвижнической 1,\* | и въ Месопотаміи положилъ сокровища 49 г. въ жизнь людямъ. || Знаменитый Евгенъ, — вотъ наименованіе мужа, о которомъ я сказалъ: | онъ есть причина жизни для обитателей страны нашей. || Послало его мановеніе [Божіе] изъ Египта въ страну пареянъ, | и пришелъ и поселился на горъ Марды подлъ Собы 2. || Въ этомъ городъ умножилось ученіе его — ученика Истины, | и онъ (городъ) принялъ его въ началъ пришествія его въ Месопотамію 3. || Изъ него онъ восшелъ на гору

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. Bedjan III, 378, 881, 383.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ib. 389.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ib. 387, **3**88—389.

суровую, чтобы тамъ поселиться, и умириль гору и сдёлаль ее обителью праведныхъ и чистыхъ. || Съ этой горы, какъ съ высоты, воспарили доблести его | во всёхъ странахъ царства ромеевъ и царства Персіи. || Услышали вельможи вёсть славную о силё чудесъ его, и изумились и подивились образу подвиговъ его и силё знаменій его 1. || Ибо чуденъ былъ и, еще скажу, полонъ былъ чуда | мужъ, облеченный немощною плотью, который сталъ духовнымъ. || Духовенъ же сталъ не по природё, а по любви и по дёяніямъ своимъ, которыя были много выше человёческихъ. || Человёкъ былъ тёломъ и душою, какъ всё люди, | а по дёламъ своимъ [былъ] божествененъ выше всёхъ людей. \*||

Во лии царя Константина было прославление его, | во дни царя слав-50r. наго между царями, которые были и есть, | и во времена Шабора царя тирана онъ одержалъ побъду, чтобы создать храмы во всъхъ странахъ во имя Творца. Онъ получиль это повельние отъ власти, и сообщники его исполнили и совершили согласно волѣ его в. И Царь языческій, ненавидъвшій народъ нашъ и жаждавшій крови нашей. | чрезъ Маревгена обратился отъ злобы къ благости в. || Такъ умѣеть молитва праведнаго смягчать жестокосердіе людей злыхъ въ добротолюбіе. П'явомъ на насъ воспламенялся царь тиранъ 4, пока не увидълъ мужа праведнаго, и тогда сталъ мирнымъ. || Сорокъ лътъ извлекалъ мечъ свой на пролитие крови нашей и не сжалился ни надъ священниками, ни надъ народомъ в. И Сонны за сонмами, толпы за толпами сыны церкви | руками слугь его губились безъ пощады. | Этотъ царь свиръпый и злой и человъконенавистникъ | увидълъ праведнаго и дъла его и успокоился отъ гитва своего. | Далъ повелъніе полное мира о церквахъ: | «ть, которыя разрушены, пусть вновь будуть созданы и вновь освящены; | и если пожелають также монастыри строить въ разныхъ мёстахъ, пусть не огорчаются те, которые отъ нашего величества получили власть» 6. || Получиль святой и сообщники его 50 у. это \* повельніе, | и растеклись въ странь нашей и построили и увьнчали храмы достопокланяемые. || Онъ остался на горѣ обитанія своего 7, гдѣ онъ быль [ранве], | а сыновъ своихъ послалъ в какъ благовъстниковъ мпра на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. ibid. 407, 421, 424-425.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cp. Bedjan III, 471-472.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cp. ibid. 462, 466-471.

<sup>4</sup> Cp. ibid. 470.

<sup>5</sup> Bedjan II, 393.

<sup>6</sup> Cp. Bed j. III, 471.

<sup>7</sup> Ibid. 474.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ibid. 472.

землъ. Пони украсили и создали храмы славы во имя Творца. Пи поставили священниковъ и діаконовъ въ укращеніе церкви 1. || Монастырь кажлаго изъ нихъ свидетельствуеть о славе з того, кто именно началь, и кто закончиль, построиль и увенчаль. И Они повиновались Господу своему, Господу ихъ и всёхъ тварей. [Который сказаль:] | «такова воля моя—любовь ко Мит, Господу, и любовь къ людямъ, | -- этими двумя [заповълями] связаны сыны царствія» в, Повиновались прославленіемъ Господа своего и упокоеність людей въ храмахъ, которые они создали. || Эти двъ [заповтди] они положили какъ цъль предъ очами своими, | -- любовь къ Господу своему и миръ людей, — и побъжали и достигли. Положили основанія, возвели зданія, протянули кровлю, і чтобы было [тамъ] упокоеніе прохожимъ на пути 4 и домъ исповъданія. | Во времена [царя] жестокаго и злого въ ревности своей и превозмогавшаго насиліемъ своимъ І они были доблестны и прославились, победили и посрамили элого. | [Что касается] именъ ихъ всёхъ, то въ книгъ жизни записана память о нихъ. | и Господь ихъ знаеть имена ихъ и вѣнцы ихъ.\*

Старецъ обратился къ наученію народовъ языческихъ | и не преста- 51г. валъ ни днемъ, ни ночью отъ этого труда. || Пришелъ въ Несибинъ къ сообщнику своему Іакову праведному в, | и они научили и крестили мужей и женъ и умножили церковъ .|| Онъ былъ какъ отецъ этому святому, | и этотъ доблестный относился къ нему, какъ къ старшему. || По пророчеству его былъ избранъ праведный Іаковъ великій | къ пасенію стада овецъ словеснаго Собы великой. || Этотъ святой блисталъ изъ племени | Іосифа великаго, который Христа принялъ и воспиталъ .|| Онъ сказалъ въ пророчествъ Мар-Іакову: | [«пройдетъ] немного времени, и ты будешь пастыремъ для церкви Собской» .|| Вотъ что узналъ тотъ святой объ этомъ праведникъ, | и сдълалъ его товарищемъ и соучастникомъ во всей жизни своей. || Тотъ—совътникъ, этотъ—дълатель всякихъ благъ о, | а Богъ всей [твари] исполнилъ и совершилъ желаніе рабовъ своихъ. || Какое согласіе было у нихъ, когда они призывали имя Христово, | бъжали бользни и немощи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. ib. 472.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Или «о наименованіи».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cp. Me 22,87-40.

<sup>4</sup> Cp. Bedjan, III, 471. Add. 14.653, fol. 48v.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cp. Bedjan, III, 390.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cp. ibid. 399.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid. 411—417.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ср. Веdjan, III, 399: «изъ племени св. Мар.-Іакова, брата Господня».

<sup>9</sup> Ibid. 393.

<sup>10</sup> Cp. ibid. 429, 436.

и исцёлялись 1 | Демоны, увидёвъ двоицу благословенную, которая воз-51 v. стала \* противъ нихъ, | бёжали и скрылись и не смогли устоять противъ словесъ ихъ. || Врачами были святые, цёлившими людей | реченіями своими и словами своими и молитвами своими. || Обратили въ бёгство бёсовъ, изгнали демоновъ, исцёлили болёзни | и сдёлали страну нашу знаменитою доблестями рабовъ Царя. ||

Открыль праведникъ праведному другу своему, Іаковъ Евгену, 1 что храмъ хочеть онъ построить и уготовать Богу всёхъ 2. || Получиль старецъ откровеніе Духа и ободриль преподобнаго: | «воть посылается нъкто духовный, чтобы прійти къ тебъ, || и онъ покажеть намъ мъсто храма, гдъ ты построншь [его]. Не сообщить тебт также, каковы будуть размеры его» 3. || Сощель духовный по повельню Господа своего къ Мар-Іакову | и открыль и показаль мёсто храма и начерталь размёры его 4. || Создаль и VВЪНЧАЛЪ ДОМЪ ОЧИЩЕНІЯ МУЖЪ ЧИСТОЙ ПАМЯТИ. И НАЗНАЧИЛЬ ВDЕМЯ И объявиль ангеламъ и людямъ день освященія его. || Встали духовные и собрадись и пришли изъ всъхъ мъстъ | сотворить праздникъ освященія церкви, созданной преподобнымъ. | Ряды за рядами, сонмы за сонмами, толпы за толпами, | пришли духовные для празднованія въ церковь Собы.\* || 52г. Сощель Духъ Святый и освятиль храмь и помазаль алтарь, | чтобы было святилище и святое святыхъ для родовъ грядущихъ. || Отецъ положилъ основаніе. Сынъ ув'янчаль и Духъ освятиль: | Троица, которую пропов'ядали праведные, явила согласіе свое.

Войну сотвориль въ странѣ грековъ съ аріанами і [за то], | что не есть созданіе То Сіяніе Отца, но порожденіе Его; | также и Духъ не твореніе Сына, да не будеть этого, | [но] единосущенъ Отцу и Сыну освящающій всѣхъ; || три имени, три ипостаси, также и [три] лица. || Ибо едино естество ихъ, едино господство ихъ, едина власть ихъ; || едина воля Трехъ и едино твореніе, | которое Онъ сотвориль и уготоваль во славу силы Своей и въ хвалу имени Своего. ||

Онъ есть Тотъ, Который прославиль силою имени Своего двоицу бла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. ibid. 401 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. 428.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid. 429.

<sup>4</sup> Ibid. 431.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ср. ibid. 428, 453. Изъ дальнѣйшаго видно, что здѣсь разумѣется Іаковъ, но пространное Житіе во всѣхъ сохранившихся редакціяхъ утверждаеть, что Мар-Евгенъ также присутствовалъ на Никейскомъ соборѣ, Bedjan, III, 453; Add. 14.653, fol. 32r; Add. 12.174 fol. 272r<sup>b</sup>.

гословенную: Іакова великаго и Мар-Евгена, лѣлателей благословенныхъ. И блателями добрыми были воистину для церкви святой, и искоренили изъ нея терніе и волуцы, сёмя злого. І Этотъ вступиль въ бой съ язычествомъ, и превозмогъ и побъднаъ его. В а тотъ изобличнаъ хулы сторонниковъ Аріп, | и самого главу ихъ разразиль силою молитвъ своихъ 2 н сдълаль посмъщищемъ имя злого во всь роды. Поть Мар-Евгена, старда 527. благословеннаго, исполненнаго доблестей, впервые произросъ плодъ монашества въ странъ персовъ. П Онъ и ученики его пришли въ землю нашу и поселнись въ странъ нашей, и уподобились какъ бы звъздамъ, обладающимъ свътомъ. П Они растеклись по землъ нашей, какъ посланники, съющіе миръ, и искоренили волчцы идолопоклонства и посъяли истину. Не по силамъ было естеству человеческому сделать все, что они сдедали | силою Духа, который сопутствоваль имъ въ подвигахъ ихъ. || Господь ихъ. Котораго они возлюбили и любви Котораго предались паче всего. именно Онъ прославилъ имя Свое чрезъ нихъ силою чудесъ Своихъ. || Модитва старца модитвъ апостодовъ подобна быда<sup>8</sup>. | ибо онъ испъдядъ болёзни, изгоняль демоновь и воскрешаль мертвыхь.

Побудила ревность раба добраго, любящаго Господа своего, | пойти на Араратъ и посъять тамъ слово жизни . | Встрътился ему случай, если это былъ случай, а не провидъне: | юноша, котораго похитилъ левъ и унесъ въ ровъ въ льсу своемъ . | Онъ нашелъ его мертвымъ и оживилъ его силою молитвъ своихъ , | и ожили по причинъ его мертвые по нечестно 63г. отъ гръховъ своихъ. | Все селене мертвеца воскресшаго онъ научилъ и крестилъ , | и разлетълась въсть о томъ, что произошло, по всему Арарату . | Многе сонмы мужей и женъ приходили, | чтобы глазами своими увидътъ чудо и его совершителя. | Благомъ признали пришестве праведника внутрь страны своей, | ибо ожили чрезъ него отъ мертвенности гръховъ своихъ. | Онъ возвратился оттуда, неся вънцы доблести подвиговъ своихъ: | славу Господу своему, жизнь людямъ и смерть бъсамъ. | Охотнику подражалъ онъ, куда бы ни пришелъ, | закидывая съть слова устъ своихъ и уловляя людей. | Словомъ устъ его уловляемы были люди для жизни, | и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cp. Me 9,37-88.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bedjan, IV, 269. Житіе Іакова.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cp. Bedjan, III, 400.

<sup>4</sup> Cp. ibid. 437 cata.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cp. ibid. 438.

<sup>6</sup> Ibid. 440.

<sup>7</sup> Ibid. 445.

<sup>8</sup> Cp. ibid. 446.

Христівнскій Востовъ.

молитвами его они были исцёляемы отъ болёзней своихъ. Понь собраль братій, населиль обители и построиль келліи, и наполниль гору Марды мятежниками, которые отложились отъ злого.

Князь міра увиділь и огорчился, пришель вы ярость и измінился, и началь возмущаться, потому что увидьль слабость свою и унижение свое. «Что это такое, что не осталось мнь мьста на земль? | ибо наполниль 53 ч. Інсусъ всю землю \* ученіемъ Своимъ. | Я надёляся, когда былъ изгнанъ съ запада. Что на востокъ найду себъ покой, чтобы жить. Памъ изгнали меня цари и священники, которые въ той земат; Также ученые побивали меня словами своими. | Заёсь, поналёнися я, не будеть мнё тесноты и муки, ибо христіане малочисленны въ [этой] земль, и язычники шумять [противъ нихъ]. || Пришелъ старецъ и сообщники его и поселился въ [этой] земять. И вотъ они гонять меня отовсюду силою словесь своихъ. И Куда пойду, гдъ поселюсь и гдъ скроюсь, | чтобы не слышать мнъ вовсе имени Інсуса и хвалы Ему? | Я знаю, что я и воинства мои безсильны, ибо, если праведные умножатся на земль, окончится власть наша. Послушайте меня, друзья мон, послушайте внимательно, любящіе общеніе со мной: уловляйте людей ко гръху, сколько можете. Праведность пріобрыла силу и не преодолѣвается. И любящій человька любить правду и ненавидить беззаконіе. | [Но] какъ только согрѣщають, упали въ сѣть нашу и стали нашими; | если же получають оправданіе, къ Господу своему прил'бпляются и на насъ нападаютъ. || Развѣ вы не видѣли, какъ мы прежде 54г. чтились, \* и въ какомъ мы презрвній теперь, когда люди стали противъ насъ? | Інсусъ вложилъ ревность благую въ людей | любить Господа своего и быть ръшительными врагами намъ. | Онъ и проповъдники Его прогнали покой нашъ среди людей и сдълали насъ изгнанниками отовсюду и презираемыми. | Жертвами прежде чтили насъ цари и нищіе | и богами своими считали насъ и имъ служили. | Прекратились теперь для нихъ (боговъ) почести и изображенія, и если кто хочеть быть нашимь, стыдится всёхъ. Позоромъ явились и мы, и они, и всѣ, любящіе насъ, и Тотъ, воплотившійся въ смиреніи, идеть за нами. | О, что стало съ нами, [прежде] почтенными, которые съ преэрѣніемъ отвергнуты всѣми и признаны рабами, ненавидящими Господа своего и ненавидящими себя самихъ! | О, какъ мы были превознесены и какому преэрънію подверглись со стороны любив-

<sup>1</sup> Непереводимая игра словъ: она основана на совпаденіи трехъ коренныхъ (мрд) глагода **проз** неповиноваться, отъ котораго произведены формы, означающія по-русски «мятежники» и «отложились», съ составомъ тёхъ же трехъ согласныхъ въ названіи горы Марды.

шихъ насъ. | ибо виъсто боговъ и госполъ стали считаться бъсами! || Много [людей] мы обманули, много смутили и много развратили. Но быль труль нашъ тшетенъ и безплоденъ. || Вотъ и этотъ старецъ Евгенъ сколько зда принесъ намъ! ибо съ того дня, какъ прищедъ, онъ противъ насъ воюетъ и покой нашъ смущаетъ. П Онъ плъняетъ плънъ нашъ, похищаетъ добычу нашу и береть наше. И не переставаль и не перестаеть лосаждать намъ онъ [самъ] и ученики его. \* | Что дъдать и гаъ скрыть позоръ нашъ ве- 54v. ликій? І ибо духовныхъ преодолжли телесные и покорили и победили. І Кто могъ сказать, что плотскіе будуть духъ поб'єждать? І и Годнако і терп'євшіе всегла поражение побълителей повседневно преодолжають и побъждають. Кто въ мірѣ могъ возвѣстить это въ роды прежніе. Что придеть время, когда люди будуть побъждать демоновъ? || О, если бы мит не вступать съ ними въ битву сначала и не имъть срама теперь вследствіе пораженія отъ ихъ рядовъ! | Умножились среди побъждаемыхъ побъдители, которые встали среди людей. И вотъ наполнилась вселения вся обителями праведныхъ. Въ горахъ одни, въ долинахъ другіе, на холмахъ третьи; вовнъ и внутри, въ жилище и въ пустыне, [всюду] ихъ вижу я».

Вотъ что говорилъ князь бѣсовскій бѣсамъ товарищамъ своимъ, | вспытывая муку предъ рядами сыновъ свѣта. || Бѣсъ, который дѣлаетъ жалкимъ, демонъ, который вводить въ заблужденіе, сатана, который совращаетъ¹, | увидѣлъ, что выведена ложь его наружу, и устыдился и покраснѣлъ. || Вышли проповѣдники на четыре стороны, чтобы обратить людей, | и ненавистникъ людей весьма опечаленъ былъ тѣмъ, что остался въ одиночествѣ. || Не уразумѣлъ слѣпой разумомъ того, что произошло: | что Слово единородное «стало» человѣкомъ...

...[Ученики Мар-Евгена обратили] множество людей, и стали 55г. вмѣстѣ съ нимъ сонаслѣдниками славы грядущей. По, ученики, какъ подражали они подвигамъ учителя своего! Они начали и окончили какъ вожди служенія духовнаго. Пони нанялись на работу въ виноградникѣ духовномъ, и двѣнадцать часовъ безъ перерыва поработали и потщились Получить: просите и за насъ, да будемъ съ вами на вечерѣ той. Моли

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Непереводимая игра словъ, такъ какъ въ сирійскомъ языкѣ «бѣсъ» (べんっれ) и «дѣ-лающій жалкимъ» (べつつい), «демонъ» (べれぐさ) и «вводящій въ заблужденіе» (れぐさ), «сатана» и «совратитель» (べしない) созвучны.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Исправлено, можеть быть, вмёсто первоначальнаго (несторіанскаго): «(вошло въ) человёка».

<sup>3</sup> Me 20,1, 10.

за насъ, учитель испытанный съ учениками своими, | да будеть съ нами Господь твари и сохранить насъ. || Молитва ваша да будеть стѣною странѣ нашей и церквамъ нашимъ, | и да отступить отъ насъ злой, бодрствующій на погибель жизни нашей. || Истина, которая въ васъ, да пребудеть у насъ до вѣка, | и славу Господа вашего да проповѣдуютъ уста наши во всѣ роды. || Господи праведныхъ и благочестивыхъ, благослови наше собраніе, | въ которомъ почтена память рабовъ Твоихъ (Тебѣ слава).

Окончено слово о святомъ Маръ-Евгенъ. Молитвами его да спасенъ будетъ писецъ и читатель. Аминь и аминь.

А. Дьяконовъ.

# По поводу даты армянскаго перевода "Церковной Исторіи" Сократа Схоластика.

Въ одной изъ последнихъ своихъ работъ І. А. Орбели пытается доказать. Что невозможно имъть полное довъріе къ извъстной записи въ рукописяхъ армянскаго перевода Церковной Исторін Сократа Схоластика. Полемизируя съ епископомъ Месропомъ, онъ говорить: «Въ этой записи больше всего подкупаеть преосв. Месропа ея синхронистическое богатство; оно то даеть ему основание считать ее точный и неоспоримой. Между тъмъ именно эти синхронизмы должны внушать сомивне въ подлинности латы. Нагроможденіе синхронистических рать намъ неизвестно изъ древнихъ армянскихъ памятниковъ: въ нихъ, самое большее, упоминаются двъ какихъ-либо даты. Позднее переписчики любили въ нагромождении синхронизмовъ проявлять свою ученость, какъ это видно изъмногихъ позднихъ рукописныхъ записей. Весьма вброятно поэтому, что въ подлинной записи перевода Сократа, если она существовала, была указана одна какая либо дата, а позднее, можеть быть, именно въ этой одной изъ двухъ дошедшихъ до насъ рукописей, переписчикъ развиль ее. Если отказаться отъ такого предположенія, намъ придется откинуть вовсе всю запись: однъ изъ дать записи не въроятны по составу своему для указываемаго ими времени, другія далеко не совпадають другь съ другомъ». Въ примъчания авторъ развиваеть причины опороченія имъ записи. Во первыхъ, датировка по армянской эрѣ въ VII вѣкѣ кажется ему совершенно невѣроятной. Во вторыхъ. «въ коренной армянской средѣ датировка по христіанской эрѣ — явленіе весьма позднее; но если даже откинуть спеціальную армянскую практику, вообще появление даты отъ Р. Х. на Востокъ въ концъ VII въка совершенно немыслимо».

Къ записи мы еще вернемся ниже: пока разсмотримъ поближе это послѣднее утвержденіе. Дѣйствительно, въ руководствахъ по хронологіи, и даже въ наиболѣе полномъ и послѣднемъ изъ нихъ², ничего не указано

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> XB, III, вып. 3 (1915), стр. 296 слл. Двѣ строительскія надписи князей Камсаракановъ, см. особенно стр. 303—304.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> F. Ginzel, Handbuch der technischen und mathematischen Chronologie (Leipzig, 1906—1914, III, 178, слл). Основателемъ эры по Р. Х. является римскій монахъ, Dionysius Exiguus

по этому поводу изъ греческихъ источниковъ. Между тѣмъ, однако, существують такія же датировки, которыя относятся не только къ седьмому вѣку, но даже и къ *шестому*.

Первыя двѣ датировки я приведу изъ Житій, принадлежащихъ перу Кирилла Скиеопольскаго, извѣстнаго агіографа, составителя жизнеописаній великихъ подвижниковъ Саввинской лавры. Кириллъ славится среди всѣхъ византійскихъ писателей не только агіографовъ, но также и историковъ, своею тщательностью при опредѣленіи хронологіи событій. Недостатокъ риторическаго воспитанія у него, на который онъ жалуется, вполнѣ искупается заботливостью, съ которою онъ собираетъ свои матеріалы, и здравымъ смысломъ, которымъ онъ руководствуется при составленіи своихъ повѣстей; Узенеръ говоритъ, что онъ вполнѣ заслуживаетъ названія историка 1. Я сначала приведу дату изъ Житія святого Саввы 2.

Καὶ ἡ μὲν τελείωσις αὐτοῦ γέγονε ατὰ τὴν πέμπτην τοῦ δεκεμβρίου μηνός τῆς δεκάτης ἰνδικτιῶνος, ἀπὸ μὲν κτίσεως κόσμου, ἀφ' οὐπερ ἡρξατο χρόνος τῆ τοῦ ἡλίου φορὰ μετρεῖσθαι, ἔτους τετάρτοῦ εἰκοστοῦ ἐξακισχιλιοστοῦ ἀπὸ δὲ τῆς τοῦ Θεοῦ λόγου ἐμποβένου ἐνάνθρωπήσεως καὶ κατὰ σάρκα γεννήσεως, ἔτους τετάρτου εἰκογραφέντας γρόνους ὑπὸ τῶν ἀγίων πα-

«Кончина его произошла въ пятый день мѣсяца декабря, девятаго индикта, съ тѣхъ поръ, какъ время начало измѣряться теченіемъ солнца, въ лѣто шесть тысячъ двадцать четвертое: отъ вочеловѣченія же отъ святой Дѣвы и отъ рожденія во плоти — въ лѣто пятьсотъ двадцать четвертое: по временамъ, описаннымъ святыми отцами нашими, Ипполитомъ древнимъ и ученикомъ

<sup>(† 540—560).</sup> Первый, употребившій ее, быль Кассіодорь. Попадаются указанія по ней среди англосаксонских в документовь въ VII вѣкѣ: немного чаще бывають онѣ (также и на континентѣ) въ VIII-омъ. Въ каролингских в законах в эра появляется съ 810-го года: среди папских в документовь мы ее находимъ впервые при Іоаннѣ XIII (968, 969, 970) гг. Потомъ она завоевала общее признаніе. Ср. также Ph. Jaffé, Regesta Pontificum Romanorum (Lipsiae, 1885), I², стр. ІХ: А. Giry, Manuel de Diplomatique (Paris 1894), стр. 89. Своимъ первенствомъ на Западѣ эра обязана Бедѣ, который воспользовался ею въ своихъ пасхальныхъ таблицахъ.

¹ H. Usener, Der heilige Theodosios: Schriften des Theodorios und Kyrillos (Leipzig, Teubner 1890). Einleitung, crp. XIX: «Was dem wackeren Kyrillos an höherer Schulbildung abgehn mochte, wird mehr als aufgewogen von Gaben, welche durch die damals übliche rhetorische Schulung nur hatten verkümmert werden können. Er nimmt in der erbaulichen Literatur eine Ehrenstelle ein, weil er ein echter Geschichtschreiber ist». Введеніе Узенера—лучшее описаніе жизни Кирилла, которое мы имѣемъ. Разборъ хронологіи, который Узенеръ тамъ обѣщаєть (стр. ХХ, прим. 22-ое), насколько мнѣ извѣстно, не появлялся. Ср. также Кгит bacher, GB L², стр. 185/6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Текстъ у Cotelerius, Ecclesiae Graecae Monumenta, III (Lutetiae Parisiorum 1686), стр. 358—354—над. Помяловскаго (СПб. 1890), стр. 446,7—448,13.

τέρων ἡμῶν Ἱππολύτου τε τοῦ παλαιοῦ καὶ γνωρίμου τῶν ἀποστόλων, καὶ Ἐπιρανίου τοῦ τῶν Κυπρίων ἀρχιερέως καὶ Ἡρωνος τοῦ φιλοσόφου καὶ ὁμολογητοῦ. Ὁ δὲ χρόνος τῆς αὐτοῦ ἐν σαρκὶ ζωῆς οὐτός ἐστιν. Ἡλθεν μὲν ἐν Παλαιστίνη ἐτῶν δεκαοκτώ, καὶ ἔμεινεν ἐν τῷ κοινοβίφ ἔτη δεκαεπτά καὶ ἐν τοῖς ἐρήμοις καὶ τῆ μεγίστη λαύρα ἐποίησεν ἔτη πεντήκοντα ἔννεα. Τελευτᾳ δὲ τῷ ἐνενηκοστῷ τετάρτφ τῆς ἐαυτοῦ ἡλικίας χρόνῳ, μετὰ τὴν ὑπάτειαν Λαμπαδίου καὶ Ὁρέστου τὸ δεύτερον, τῷ ἔκτφ ἔτει τῆς παρούσης θεοφυλάκτου βασιλείας.

апостоловъ, и Епифаніемъ, архіепископомъ Кипрскимъ и Ирономъ
философомъ и исповѣдникомъ. Время
жизни его по плоти — такое. Прибылъ онъ въ Палестину на 18-омъ
году своей жизни, и оставался въ
обители семнадцать лѣтъ, и въ пустыняхъ и въ великой лаврѣ онъ
прожилъ пятьдесять девять лѣтъ.
Скончался онъ на девяносто четвертомъ году своей жизни, во второмъ
году послѣ консульства Лампадія и
Ореста, въ шестомъ году тенерешняго богохранимаго царствованія».

Почти совершенно тождественной съ предыдущей датировкой является дата изъ Житія святого Евенмія <sup>1</sup>.

'Η δὲ τελείωσις αὐτοῦ γέγονε κατὰ τὴν εἰκάδα τῆς ἰαννουαρίου μηνὸς τῆς ἐνδεκάτης ἰνδικτιῶνος, ἀπὸ μὲν κτίσεως κόσμου, ἀφ' οὐπερ χρόνος ῆρξατο τῆ τοῦ ἡλίου φορᾶ μετρεῖσθαι, ἔτους πέμπτου ἐξηκοστοῦ ἐννακοσιοστοῦ πεντακισχίλιοστοῦ. ἀπὸ δὲ τῆς τοῦ θεοῦ λόγου ἐκ παρθένου ἐνανθρωπήσεως καὶ κατὰ σάρκα γεννήσεως ἔτους πέμπτου ἐξηκοστοῦ τετρακοσιοστοῦ, κατὰ τοὺς συγγραφέντας χρόνους ὑπὸ τῶν ἀγίων πατέρων Ἱππολύτου τοῦ παλαιοῦ καὶ γνωρίμου τῶν ἀποστόλων καὶ Ἐπιφανίου τοῦ Κυπριώτου καὶ Ἡρωνος τοῦ φιλοσόφου καὶ ὁμολογητοῦ.

«Кончина его произошла въ девятый день мѣсяца января, одиннадцатаго индикта, отъ сотворенія міра, съ тъхъ поръ, какъ время начало измъряться теченіемъ солнца, въ лето пять тысячь девятьсоть пятое; оть вочеловъченія же отъ Дъвы и рождества во плоти Бога Слова льто четыреста шестьдесять иятое, согласно указанію временъ у святыхъ отповъ Ипполита древи олки ученика апостоловъ, Епифанія Кипрскаго и Ирона философа и исповъдника».

<sup>1</sup> Изд. Montfaucon. Analecta Graeca I, стр. 1—99 (Paris 1688). Первая часть цитаты также приводится у Дюканжа, Praefatio ad Chronicon paschale ed. Bonn, II, стр. 25. Метафрастовскій тексть издань Котелеріемъ, Ecclesiae Graecae monumenta, II (Paris 1681 г.), стр. 210 сл. Тамъ же на стр. 293 А/В приводится дата. Разницы почти нѣтъ; только порядокъ словъ немного иной. Русскій переводъ Помяловскаго, Палестинскій Патерикъ, вып. 20 (СПб. 1892), стр. 68.

Следуеть, какъ и въ предыдущемъ случае, краткій перечень главнейшихъ моментовъ въ жизни святого, потомъ прибавляется:

Έπὶ τῆς πέμπτης Λέοντος τοῦ βα-«Скончался онъ въ пятое консульσιλέως υπατείας, τω έξχαιδεχάτω έτει ство царя Льва, въ шестнадцатый της αύτου βασιλείας, τέλει του βίου годъ его царствованія». έχρήσατο.

Следующая подобная датировка относится уже къ концу восьмого въка. Она находится въ текстъ мученичества свв. отцовъ, умерщваенныхъ сарацинами въ давръ св. Саввы. Авторъ этого сочиненія — монахъ изъ лавры св. Саввы Стефанъ, родомъ изъ Дамаска 1.

Έν ἔτει μέν ἀπό κτίσάρκα γεννήσεως του θλίβησοιι τοῦ πατριάρχου, ήγουμε- δεδοφοδίδε 3. νεύοντος δὲ τῆς μεγίστης λαύρας του όσίου πατρός ήμῶν Βασιλείου τοῦ ἀοιδίμου και θεόφρονος.

დასაბამითგანთა წელσεως τοῦ χόσμου έξαχισ- οι διοσημερίορου δηθέδρ- pehia mipa mecta thi-όγδοηχοστῷ όγδόφ χατὰ ηქην: soss: ကက်ss: ကောမτην ακριβεστάτην ψηφο- θηρικ ων κριδιν ων δρ. φορίαν, από δὲ τῆς κατὰ δοσηνίο μεκριοσί Αίδι g poprao xuplou xal θεού xal σωτή- Τχων κον βηροκ ων κοινιν ρος ήμων Ίησου Χριστου οδωολιβοσιδίε θηθησηλε έπταχοσιοστῷ ὀγδοηχο- οθ τι Βισβκοιβκοδοίι 61στῷ ὀγδόω ἐνδ:χτιῶνος ტარისა ელიაჲსსა მამაπέμπτης, ίεραργούντος δεθοροδοδιός σερκείδες της των Ίεροσολυμιτων γωλι βιδοδι βιδοκίνς έχχλησίας και έπαργίας υνδιευθι σορογεροδοκότου μαχαριωτάτου Ήλία δο δος ολι θεδοιν βεδοιν βεδοιν

«Въльто отъ сотвосячь двёсти восемьдесять восьмое по точньйшему церковному лѣтоисчисленію, а отъРождества во плоти Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа въ семьсотъ восемьдесять вось-Moe. индикта пятаго, при священноправленіи Іерусалимскою церковью и епархіею блаженнъйшаго патріарха Иліи, при игуменствѣ же вь великой лаврѣ преподобнаго отца нашего Василія, воспѣваемаго и богомысленнаго» 8.

<sup>1</sup> Греческій тексть впервые издань быль въ AASS Martii. Т. III, арр. 2\*—16\*; лучше у А. Пападопуло-Керамевса, Сборникъ Палестинской агіографіи—Сборникъ Прав. Пал Общ., вып. 57 (СПб. 1907), стр. 1—41. Русскій переводъ В. В. Латышева-тамъ же. Текстъ дефектенъ въ единственной доселв извъстной рукописи (Par. Coisl. 303). Пробым его заполняются грузинской версіей по рукописи Тифл. Церк. Музея № 95, приготовляемой мною къ печати. Тамъ же въ заглавіи авторъ названъ такъ, какъ я написаль въ тексть.

<sup>2</sup> Рукописи № 95, стр. 848.

<sup>3</sup> Переводъ В. В. Латышева, стр. 2.

Совершенно ясно, что Стефанъ поставиль себъ образномъ датировку Кирилла: конечно, какъ монахъ давры св. Саввы, онъ зналъ Житія свв. Саввы и Евениія превосходно. Хотя это уже à priori естественно, но сверхъ того онъ и прямо ссыдается въ одномъ мѣстѣ на Житіе св. Саввы 1. Важность датировки Стефана заключается не просто въ томъ, что мы злѣсь имфемъ повтореніе той же формулы, а скорфе въ измфненіяхъ, которыя Стефанъ счелъ нужнымъ следать въ отдельныхъ рубрикахъ. Латировка по императору отсутствуетъ, и прибавлено имя игумена. Интересно отмътить, насколько свзяь съ римской имперіей ослабёла, и насколько выдвигается самостоятельность монастыря. Значеніе этого обстоятельства станеть ясные. когда приступимъ къ разбору армянской записи.

Лоугихъ полобныхъ датъ въ сохранившихся житіяхъ, повъстяхъ и остальныхъ сочиненіяхъ, принадлежащихъ перу саввинскихъ монаховъ, мнъ не удалось отыскать з. Даже въ другихъ житіяхъ, написанныхъ Кирилломъ Скиоопольскимъ, попадаются лишь даты, исчисленныя по индикту и по патріархамъ, бываеть и по годамъ императора; годы отъ сотворенія міра п оть Р. Х. отсутствують.

Привелу списокъ датировокъ изъ житій и пр., которыя мнѣ извѣстны.

a) Acta Anastasii Persae (хотя это—не саввинскій тексть по происхожденію, но все-таки онъ тесно связань съ Палестиной) 3:

Τελειοί δὲ τὸν ἀγῶνα τῆς εἰς Χρι-Άναστάσιος κατά την δευτέραν και είχάδα τοῦ ἰαννουαρίου μηνός τῆς πρώτης ινδικτιώνος έτους έπτακαιδεκάτου της βασιλείας 'Ηραχλείου τοῦ εὐσεβεστάτου και πεντεκαιδεκάτου Κωνσταντίνου τοῦ θεοφυλάχτου υίοῦ αὐτοῦ.

«Оканчиваеть же подвигь исповъστόν όμολογίας ό καλλίνικος μάρτυς μαμίя Χρиста добропобѣдный мученникъ Христовъ Лнастасій въ 22-й день января мѣсяца, индикта перваго, въ 17-й годъ царствованія благочестивъйшаго Ираклія и 15-й богохранимаго сына его Константина».

b) Въ Житіи св. Өеодосія, написанномъ Кирилломъ Скиоопольскимъ, датировка проще 4:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Стр. 24, 13-15 цит. изданія.

<sup>2</sup> Въ Житін св. Стефана Чудотворца, написанномъ саввинскимъ монахомъ Леонтіемъ (AASS Julii, III. стр. 487-584), приводится лишь годъ отъ сотворенія міра (стр. 580 С).

<sup>\*</sup> Цитую изданія текста по 'A. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, 'Ανάλεκτα 'Ιερόσολυμιτιχής σταχυολογίας (Έν Пετρουπόλει 1897), IV, стр. 146. Переводъ В. В. Латышева: Пал. Патерикъ. Вып. 14 (1907), стр. 25.

<sup>4</sup> Mag. H. Usener, Der heilige Theodosios, Schriften des Theodoros und Kyrillos (Teubпет, Leipzig, 1890), стр. 111. Русскій переводъ И. Помяловскаго, Палестинскій Патерикъ. Вып. 3 (СПб. 1895), стр. 90.

Έτελεύτηχεν έν χαρά μηνί μαρτίφ κα τής πέμπτης ίνδικτιώνος. «Онъ скончался въ радости мѣсяца марта, 21-го, пятаго индиктіона».

с) То же самое мы находимъ въ Житіи преп. Герасима, написанномъ св. Кирилломъ Скиеопольскимъ 1:

Ή μέντοι τελείωσις τοῦ πατρός ἡμῶν Γερασίμου γέγονε κατὰ τὴν πέμπτην τοῦ μαρτίου μηνός τῆς τρισκαιδεκάτης ἰνδικτιῶνος ἐν ἀρχῆ τῆς βασιλείας Ζήνωνος.

«Кончина отца нашего Герасима случилась въ пятый день марта мъсяца тринадцатаго индиктіона, въ началъ царствованія Зинона».

d) Въ Житіи св. Киріака отшельника, написанномъ Кирилломъ Скиеопольскимъ<sup>2</sup>:

Ύφ' ὧν (γονέων) ἐγενήθη περὶ τὸ τέλος τῆς τοῦ Θεοδοσίου τοῦ νεοῦ βασιλείας, μηνὶ Ἰαννουαρίω θ΄, τής δευτέρας ἰνδικτιῶνος.

«Отъ коихъ (родителей) онъ родился въ концѣ царствованія Өеодосія младшаго, мѣсяца января 9, второго индиктіона».

#### Ср. также немного ниже:

Παρεγένετο εἰς Ἱεροσόλυμα, ὀκτὼ καὶ δέκατον μὲν ἔτος ἄγων τῆς ἡλικίας, έν ὀγδόῳ ἔτει τῆς ἰεραρχίας ἐν Ἱεροσολύμοις ἀναστασίου, ἐνάτῳ δὲ τῆς βασιλείας Λέοντος τοῦ μεγάλου βασιλέως, ἐν ἀρχῆ τῆς ἰνδικτιῶνος \*.

«Прибыль въ Іерусалимъ, на восемнадцатомъ году возраста, на восьмомъ году святительства въ Іерусалимѣ Анастасія, на девятомъ царствованія великаго царя Льва, въ началѣ индиктіона».

е) Въ Житіи св. Іоанна, епископа и молчальника давры св. Саввы, написанномъ Кирилломъ Скиеопольскимъ, имъется слъдующая дата<sup>4</sup>):

«Онъ пришель въ великую лавру иже во святыхъ отца нашего Саввы, въ то время, когда Герусалимскимъ патріархомъ былъ Саллюстій, въ четырнадцатый индиктіонъ, на тридцать восьмомъ году жизни».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Изд. Ά. Παπαδόπουλος-Κεραμεύς, Άναλ. Ίερ. Σταχ. IV, 175—184. Русскій переводъ И. Помяловскаго, Палест. Патерикъ. Вып. 8 (СПб. 1895), стр. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Изд. AASS, Sept. VIII, стр. 147В, 148А. Русскій переводъ И. Помяловскаго—Падестинскій Патерикъ. Вып. 7 (СПб. 1895), стр. 1,3.

Βτ τεκετέ — εν άρχη της ινδικτιόνου.

<sup>4</sup> Изд. AASS. Май Т. III, стр. 16\*—21\*. Русскій переводъ И. Помядовскаго: Падестинскій Патерикъ. Вып. 3. (СПб. 1893), стр. 1—2. Ср. также стр. 17 С текста—стр. 5 перевода:

Ήλθεν είς τὴν μεγίστην λαύραν τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν Σάβα, Σαλουστίου τοῦ τηνικαῦτα ἰεραρχοῦντος τῆς Ἱεροσολυμιτῶν ἐκκλησίας ἐπὶ τῆς τεσσαρεσκαιδεκάτης ἰνδικτιῶνος, τῷ τριακοστῷ ὀγδόῳ τῆς αὐτοῦ ἡλικίας χρόνῳ.

Τοιγαρούν έγεννήθη ώς αὐτός μοι διηγήσατο, χατά την όγδοην του Ίαννουαρίου μηνός, της έβδόμης ίνδιχτίωνος, τῶ τετάρτω ἔτει τῆς Μαρχιανού του θεοφιλούς βασιλείας.

«Родился онъ, какъ онъ самъ разсказаль мнь, вь восьмой день января мѣсяца, седьмого индиктіона, въ четвертый годъ царствованія боголюбиваго Маркіана».

f) Подобная датировка находится и у Антіоха Стратига 1 (текстъ. стр. 03.31—03.1; переводъ, стр. 15.25—27):

ിപ്പിം. മെറുക്കരെട്ടം അടിം ഉട പ്രത- году царствованія Ираклія». ხესა წელსა ჭერაკლეს მეფობისასა ა.

персовя რუსალს მისათა თუესა აპრილსა ათხუთ- апркая, 4-го индикта, на 4-мъ

Приведенных в примъровъ достаточно, чтобы доказать, что 1) мы имъемъ въ подобныхъ подробныхъ датировкахъ особенность в саввинскихъ текстовъ, и 2) эта особенность восходить къ Кириллу Скиеопольскому. Не могу сказать, что я отыскаль и привель все тексты палестинскаго происхожденія; есть еще нъсколько, въ которыхъ датировка или отсутствуетъ, или исчисляется по другой системъ, напр., въ весьма интересномъ житін Порфирія Газскаго 4. Годъ тамъ опредъляется по мъстной газской эръ 5.

Теперь мы разберемъ систему хронологіи, которой следоваль Кириллъ. Конечно, это — александрійская эра, введенная въ христіанское льтописаніе Африканомъ 6. Кириллъ приводить имена трекъ авторовъ, которые, по его словамъ, такимъ же образомъ исчисляютъ время: Ипполитъ, Епифаній и Иронъ. Первый изъ нихъ намъ очень хорошо извъстенъ, и не предста-

<sup>1</sup> Антіохъ Стратигъ: Павненіе Іерусалима Персами въ 614 г. Грузинскій тексть изследоваль, издаль, перевель и арабское извлечение приложиль Н. Марръ. ТР, ІХ. СПб.-Тифлисъ, 1907-09.

<sup>2</sup> Интересно замътить сходство между этой датой и датой въ мученичествъ Анастасія Перса. Сами памятники очень близки по времени.

Всѣ изслѣдователи, которые занимались изученіемъ агіографическихъ памятниковъ, отлечно знаютъ, настолько бъдно рядовое житіе по отношенію къ точнымъ хронологическимъ указаніямъ.

<sup>4</sup> Изд. Moritz Haupt, AkB, стр. 1874, стр. 171—215. Русскій переводъ И. Помяловскаго, Палест. Натерикъ. Вып. 5, СПб. 1895 г.

<sup>5</sup> Тамъ же, гл. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cp. H. Gelzer, Sextus Julius Africanus und die byzantinischen Chronologie. Teubner Leipzig I, II, 1, 2, 1880—94. Объ этомъ мы мићемъ точное указаніе хронографа Григорія Синкелла, изд. Bonn, 31,12 слл. Ср. Gelzer, l. с., I, 46. Этотъ самый годъ по нашей эръ-2 г. до P. X. Gelzer, l. c., 1,47.

вляеть трудности провърить сообщение Кирилла; упоминание же двухъ другихъ ставитъ передъ нами пълый рядъ запутанныхъ вопросовъ.

Называть Ипполита «древним» и ученикомъ (γνώριμος) апостоловъ» значить допускать довольно крупное преувеличение, когда рычь вдеть объ автор' в начала III-го в ка по Р. Х.; но на этомъ не приходится останавливаться 1. Что Ипполить написаль хронику, это давно извъстно не только изъ одного упоминанія о хроник въ его сочиненіи Ката пасой аірестему 3, но также и изъ извъстной надписи на его статуъ, хранящейся нынъ въ Латеранскомъ музећ. Со дней Люканжа стало извъстно, что эта самая хроника, оригиналъ которой считался потеряннымъ, составляетъ основу трехъ латинскихъ сочиненій. Первое изъ нихъ — такъ называемый Barbarus Scaligeri 4, который является плохимъ переводомъ (VII—VIII в.) александрійской хроники, написанной въ пятомъ въкъ. Этотъ текстъ стоитъ ближе всъхъ къ греческому оригиналу: остальные два — такъ называемые Libri Generationis — дають намъ сильно сокращенную версію. Второй Liber Generationis вошель вы составы работы хронографа 354-го года 5, какъ 15 я рубрика. Liber Generation в первый отчасти передается отдельно въ рукописяхъ, отчасти въ видъ приложенія къ такъ называемому Фредегару. Разысканія Люканжа были подкръплены и развиты позднъйшими изслъдователями. Леть десять тому назадъ, однако, грацскій профессоръ А. Бауэръ обнаружилъ значительную часть якобы потеряннаго оригипала въ одной эскуріальской рукописи (№ 121 по каталогу Iriarte), которую онъ затѣмъ опубликоваль въ Texte und Untersuchungen 7. Сохранилась только часть греческаго текста, но она даеть намъ возможность опредълить отношенія между латинскими текстами гораздо точнее чемъ раньше. Греческій тексть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bardenhewer, Geschichte der alt-christlichen Litteratur, 2, 496 ca.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Изд. Duncker et Scheidewin, Gottingae 1856, стр. 532, 48.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> CIG, 8613. crp. 12; cp. A. Harnack, Geschichte und Chronologie der alt-christlichen Litteratur, 1. 605, 606 cma.; H. Achelis, Hippolytstudien, TU, 15 (N. F, 1. 4), Leipzig 1897, crp. 3/8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Изд. у A. Schoene, Chron. Euseb. 1. 177 слл.: также у Mommsen, Chron. Min. 1. 91 сл. С. Frick, Chron. Min. 1. 184 слл.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cp. O. Seeck, PW III, col. 2477-2481.

<sup>6</sup> Du Cange, въ Praef. ad. Chron. Pasch, ed. Bonn 2. 23 слл.; Mommsen, Abh. Sächs. Ges. d. Wiss. 2 (1850), стр. 585 слл.—Kl. Schr. 7. 536—579; Mon. Germ. Hist., auct. antiqu. 9. 84 слл.; A. von Gutschmid, Kl. Schr. V, 240 слл.; 585 слл.; H. Gelzer, Sextus Julius Africanus 2. 1, стр. 1 слл.; A. Bauer (въ книгъ приведенной ниже), стр. 140 слл. Остальная литература по предмету у А. Harnack, Gesch. der altchristlichen Litteratur, 1. 626 слл.; 2. 2. 236, 549 слл.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> TU. N. F. 14. 1 (29. 1) A. Bauer, Die Chronik des Hippolytos im Matritensis Graecus 121, nebst einer Abhandlung über den Stadiasmus maris magni von O. Cuntz Mit einer Abbildung im Text und 5 Tafeln: VI, 288 crp. Leipzig, J. C. Hinrichs, 1906.

не сохраниль упоминанія о дать Рождества Христова, но въ латинскихъ версіяхъ мы находимъ слъдующее: Fiunt vero ab Adam usque ad nativitatum domini nostri Iesu Christi anni V milia quingenti 1. Подобная датировка находится и въ другомъ сочиненіи Ипполита, а именно въ его комментаріи къ пророку Даніилу 3.

Теперь обратимся къ Епифанію. Сомнѣнія не можеть быть въ томъ, что Кириллъ имѣетъ въ виду извѣстнаго ученаго и церковнаго борца Епифанія, епископа города Констанція (Саламиды) на островѣ Кипрѣ³. Насколько мнѣ извѣстно, Епифанію не приписывается никакихъ хронологическихъ сочиненій. Епифаній, однако, часто сообщаетъ въ трудахъ своихъ хронологическія данныя, которыя доказываютъ, что онъ быль знакомъ съ хронографическими сочиненіями. Бауеръ доказываетъ⁴, что Епифаній, по всей вѣроятности, не пользовался хроникой Ипполита; сходство, замѣчаемое тамъ и сямъ между Епифаніемъ и Ипполитомъ, объясняется скорѣе тѣмъ, что Епифаній пользовался матеріалами, на которыхъ Ипполить осно-

<sup>1</sup> Это изъ Excerpta Barbari (C. Frick, Chronica Minora, 1. 338.15-16 = Mommsen, Chr. Min. I, 278). Liber Generationis даеть 5502-й годъ. Bar-Hebraeus (ed. Bruns et Kirsch, p. 49) говорить: secundum Hippolytum .... 5500. Относительно того, какой быль на самомъ деле годъ Рождества Христова въ Ипполитовой хронике въ ея первоначальномъ виді, имівется весьма богатая дитература, такъ какъ вопросъ этоть — очень спорный. Последняя статья по этому поводу (тамъ указана и литература) принадлежитъ перу свящ. Д. Лебедева (ХрЧт, 1915, янв., 77-96), День Рождества Христова по хронологіи св. Ипполита римскаго. Оказывается, что дъйствительно Ипполить определиль Рождество Христово въ лето 5502-е отъ сотворенія міра, судя по заметке въ его таблице пасхальныхъ датъ, начерченной на его статуъ. Однако, младшіе компиляторы, воспользовавшіеся его сочиненіемъ, подсчитали пасхальныя разницы, и добились результата — 5500 г. (ср. H. Gelzer, l. c., 2. 1. 20). Дело иметь для насъ значение въ томъ отношении, что самъ фактъ существования ссылки на Ипполита у Кирилла свидътельструетъ, что послъдній черпаль свои свъдънія, какъ мы и увидимъ потомъ, не прямо изъ подлиннаго сочиненія Ипполита, а изъ какой-нибудь хроники, авторъ которой имълъ дъло съ Ипполитовой хроникой въ уже исправленномъ видъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cp. Hippolyti Romani praeter canonem paschalem fragmenta chronologica, y Frick, l. c., ctp. 449, fr. 22: Hippolyti ed. de Lagarde 153. 12=PG. X. 645 A. Ή γὰρ πρώτη παρουσία τοῦ χυρίου ἡμῶν ἡ ἔνσαρχος ἐν Βηθλεἐμ ἐπὶ Αὐγούστου γεγένηται πενταχισχιλισστῷ καὶ πενταχοσιοστῷ ἔτει, ἔπαθε δὲ ἔτει τριαχοστῷ τρίτῳ. Τοτь же самый отрывокъ по-сирійски у Pitra, Anal. Sacra IV. 320. Кромѣ этого, имѣется еще болѣе подробное опредѣленіе (Frick, l. c., ctp. 453, изъ книги E. Bratke, ctp. 18,25, Das neuentdeckte vierte Buch d. Daniel-Kommentars von Hippolytus, Bonn, F. Cohen 1891): οἱ χρόνοι ἀπὸ καταβολῆς κόσμου ἀπὸ ἀδαμ ἀριθμούμενοι εῦδηλα ἡμῖν παριστῶσι τὰ ζητούμενα. Ἡ γὰρ πρώτη παρουσία τοῦ χυρίου ἡμῶν ἡ ἔνσαρχος, ἐν ἡ γεγένηται ἐν Βηθλεέμ, ἐγένετο πρὸ ὀκτὼ καλανδῶν Ἰαννουαρίων, ἡμέρα τετράδι, βασιλεύοντος Αὐγούστου τεσσαραχοστὸν καὶ δεύτερον ἔτος, ἀπὸ δὲ ἀδὰμ πενταχισχιλιοστῷ καὶ πενταχοσιοστῷ ἔτει. Ποβημιμονη, эти датировки также передѣланы.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> См. литературу о немъ у Bardenhewer'a Gesch. d. alt-chr. Lit. 3 (1912), стр. 293 смз.

<sup>4</sup> l. c., ctp. 163-167.

вываль свою хронику. Разница въ подробностяхъ слишкомъ велика, чтобы допустить непосредственное списываніе.

Въ одномъ мѣстѣ Епифаній весьма подробно разбираєть преданія о времени Рождества Господня, причемъ онъ приводить списокъ консуловъ за время жизни Спасителя, обнимающій часть царствованій Августа и Тиверія 1. Онъ устанавливаєть фактъ, что Рождество Господне произошло въ 42-мъ году царствованія Августа, и говорить объ этомъ еще въ другихъ мѣстахъ своихъ сочиненій 2. Датировокъ по годамъ отъ сотворенія міра онъ, кажется, не даєть. Относительно Мани, онъ говорить: ὁμοῦ ἀπὸ ἀναλήψεως Χριστοῦ ἔως τοῦ Μάνη καὶ Αὐρηλιανοῦ καὶ Πρόβου βασιλέων ἔτη σος, κατά τινας χρονογράφους, κατά δὲ ἄλλους σμς 3. Если мы котимъ отнести упоминаніе Кирилла объ Епифаніи къ способу исчисленія времени по годамъ отъ Рождества Христова, то, пожалуй, мы можемъ сослаться именно на это мѣсто у Епифанія; но если это упоминаніе относится ко всей формуль, то тогда у насъ достаточныхъ данныхъ нѣтъ, чтобы подтвердить ссылку Кириллъ извлекъ это мѣсто цѣликомъ изъ какой-нибудь другой хроники.

Перейдемъ теперь къ третьему имени—«Ирону философу и мученику». Кто онъ такой, никто не знаетъ. Котелье съ большимъ сомнѣніемъ высказалъ предположеніе, что, быть можетъ, рѣчь здѣсь идетъ о томъ Максимѣ, которому посвящена 26-я бесѣда Григорія Назіанзина въ Рѣчь эта озаглавлена въ рукописяхъ: Εἰς Ἡρῶνα τὸν φιλόσοφον; но Іеронимъ въ своемъ трудѣ de viris illustribus в отмѣчаетъ, что нѣкоторые неправильно связываютъ имя Ирона съ этой рѣчью. Было нѣсколько лицъ, носящихъ имя Ирона, намъ извѣстныхъ 7. Однако, ни одинъ изъ нихъ не подходитъ, ни по времени, ни по занятію; Дюканжъ в приводитъ ихъ всѣхъ, но ни-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Adv. Haer. 51: Dind. 2. 485 сля.=РG. 41. 903 сля.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De mens. et pond. Dind. 4, 1. 16,13-15; Adv. Haer. 51=PG. 41. 906 B, 937 C.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Adv. Haer. 66: Dind. 3. 40,25-26=PG. 42. 64 A.

<sup>4</sup> Cotelerius, Monum. Eccl. Gr. II, 640 B-C.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> PG. XXXV, 1198 слл.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Hieronymi de viris illustribus liber, ed. E. C. Richardson Lipsiae 1896 (TU, XIV, I), гл. CXVII, стр. 52,8-7: Laudes Maximi Philosophi post exilium reversi, quem falso nomine quidam Herona superscripserunt, quia est et alius liber vituperationem eiusdem Maximi continens, quasi non licuerit eundem laudare et vituperare pro tempore. Про Максима онъ немного дальше такъ выражается (l. с., гл. CXXVII, стр. 54,7-9): Maximus philosophus, natus Alexandriae, Constantinopolim episcopus ordinatus et pulsus, insignem de fide adversus Arianos scripsit librum, quem Mediolani Gratiano principi dedit. Все это очень хорошо, но вёдь мы не знаемъ, что этотъ самый Максимъ сочинялъ хронологическія работы.

 $<sup>^7</sup>$  Списокъ ихъ приводится у Pauly-Wissowa, s. v. Heron, VII. 2 col. 992 слл. Seeck (sub || (2)) ничего новаго не даеть.

<sup>8</sup> Praefatio ad Chronicon Paschale, стр. 25 слл. Bonn.

кого не отождествляеть съ занимающимъ насълицомъ. Каве 1 издагаетъ мнѣнія своихъ предшественниковъ, но нпчего новаго не можетъ добавить.

Сопоставленіе именъ Ипполита, Епифанія и Ирона у Кирила мнѣ показалось довольно страннымъ, и у меня зародилось подозрѣніе, не черпалъ ли
Кирилъ это мѣсто уже готовымъ изъ какой-нибудь хроники? И мнѣ дѣйствительно удалось наткнуться на слѣдующее мѣсто у Георгія Синкелла з:
τῷ αὐτῷ εφ΄ ἔτει ἀπὸ χτίσεως χόσμου πληρουμένου....
τἢ ἐπιούση κε΄ ἐγεννήθη ὁ Κύριος ἡμῶν καὶ θεὸς Ἰησοῦς ὁ Χριστός, ὁ μονογενὴς τοῦ θεοῦ υἰὸς, ἐν Βηθλεὲμ πόλει τῆς Ἰουδαίας, κατὰ τὸ μγ΄ ἔτος τῆς Αὐγούστου Ῥωμαίων Καίσαρος βασιλείας, ἐν ὑπατεία Σουλπιχίου Καμερίνου καὶ
Γαίου Ποππαίου, ὡς ἐν ἀχριβέσι καὶ παλαιοίς ἀντιγράφοις φέρεται. Ταῦτα οὐχ
ἀρ' ἐαυτῶν συντετάχαμεν, ἀλλ' ἐχ τῶν παραδόσεων τοῦ μαχαρίου ἀποστόλου
καὶ ἀρχιεπισχόπου Ῥώμης Ἱππολύτου καὶ ἰερομάρτυρος ᾿Αννιανοῦ τε τοῦ όσιωτάτου μοναγοῦ τοῦ συντάξαντος χύχλον (l. χυχλῶν, Gelzer,) ια΄ πασχάλια φλβ
ἄμα σγολίοις ἀχριβέσι, καὶ Μαξίμου τοῦ ἀγιωτάτου μοναγοῦ καὶ φιλοσόφου
μάρτυρος καὶ ὁμολογητοῦ καὶ μεγαλοδιδασχάλου τῆς ἐχχλησίας.

Приведенное мною мѣсто, я боюсь, скорѣе сбиваеть съ толку чѣмъ разъясняеть в. Вопросъ въ томъ: вся эта ученость принадлежить ли самому Синкеллу, или источнику его? Унгеръ и Гельцеръ доказывали, что нагроможденіе способовъ хронологическаго опредѣленія было свойственно Пандору. Анніанъ былъ значительно менѣе многословенъ. Я не берусь судить, имѣемъ ли мы дѣло здѣсь (кромѣ Анніана) съ Пандоромъ, но ясно одно — что Кириллъ и Синкеллъ восходять къ одному и тому же источнику — по всей вѣроятности, Анніану. Замѣтимъ мимоходомъ, что Кириллъ употребляеть эру κατὰ τοὺς ᾿Αλεξανδρεῖς в. Почему появляется здѣсь Максимъ? Это очень странио, особенно въ связи съ вышеизложеннымъ, но я всетаки склоненъ думать, что мы имѣемъ здѣсь случайное совпаденіе. Максимъ у Синкелла, безъ всякаго сомнѣнія, — Максимъ Исповѣдникъ 7.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> W. Cave. Scriptorum Ecclesiasticorum Historia Litteraria (Colon. Allobr., 1720), t. II, Dissertatio prima, crp. 172.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 1. 596,10—597,15 Bonn.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Связь между этими двумя містами уже была замізчена Дюканжемъ, ср. Praef. ad. Chr. Pasch., 2. 27 Bonn.

<sup>4</sup> Unger, G. F. Chronologie des Manetho (Berlin 1867), crp. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Gelzer, H., Sextus Julius Africanus 2. 1, crp. 191 cas.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ginzel, Handb. der Chron. 3. 289—291; чтобы получить дату по нашей эрѣ, надо сбавить 5492/3 съ даниаго числа.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ръчь идетъ о его Computus Ecclesiasticus PG. XIX, 1217—1280: М., по словамъ Дюканжа, славился, какъ исчислитель пасхальнаго времени среди грековъ, какъ Беда среди датинянъ (l. с., стр. 35).

Его имя появляется еще разъ у Синкелла 1. Приходится пока отказаться отъ отвъта на поставленный выше вопросъ.

Приведемъ теперь запись къ переводу Сократа 2:

Ֆամի վեցՀազարերորդի երկերորդի չորրորդի կենցաղում անցաորդի որպես ունի ժամանակագրութիւն սուրբ Սոփի աւագ եկեդեցի տիեզերական մայրաքազաքին կոստանդնուպաւլսի։ Եւ յեւթնչարիւրերորդի չորրորդի Քրիստոսի գալստեանն և ի Հարիւր քառասուն և բարաթունն և ի Հարիւր քառասուն և հերոս Թուականին, ի յիններորդումն բառարութեանն եր՝ ը՝ որդ Ղեւոնի հերոն հերականին, ի յիններորդումն գաւորութեանն եր՝ ը՝ որդ Ղեւոնի հարեմանականին, ուս չնում ամի Թա-

По моему, ясно, что переводчикъ, составляя эту запись, имѣлъ въ памяти или передъ глазами шаблонъ Кирилловыхъ датировокъ. Сравнимъ рубрики объихъ записей:

#### Сократь.

- а. Годъ отъ сотв. міра (по константинопольскому лѣтосчисленію).
  - b. Голь оть Р. X.
  - с. Индиктъ.
  - d. Армянская эра.
  - е. По годамъ императора.

#### Кириллъ.

- а. День и мъсяцъ.
- b. Годъ отъ сотв. міра.
- с. Индиктъ.
- d. Годъ отъ Р. Х. (по Ипполиту, Епифанію и Ирону).
  - е. По консульству.
  - f. По годамъ императора.

<sup>1 1. 577,18-16</sup> Bonn. ΡΈνε μαςτε ο началь индикта — ἐν ῷ καὶ ἡ ἴνδικτος ἤτοι ἐπινέμησις ἐθεσπίσθη, ὡς ὁ μακαριος ἐν τῷ περὶ τοῦ πάσχα λόγῳ. Μεστα, на которыя С. ссымается, накодятся у Максима, PG, XIX, 280 A: ἐν ἔτει β' τῆς βασιλείας Αὐγούστου Καίσαρος αἰ ἴνδικτοι ἤρξαντο ψηφίζεσθαι, καὶ οἱ τῶν 'Ρωμαίων μὴνες οὐ πρότερον ἢ κατ' ἐκεῖνο καιρού πρὸς αὐτῶν ἐπινοηθέντες ἦν δὲ τῶν ἀπὸ ᾿Αδὰμ τὸ ͵ευξ'; ἐν ἔτει μγ' αὐτοὺ γεννᾶται καθ' ἡμᾶς ὁ ὑπὲρ ἡμᾶς μονογενής τοῦ Πατρὸς υἰὸς Ἰησοῦς Χριστός, καὶ φύσει γίγνεται δι' ἡμᾶς τέλειος ἄνθρωπος. ἦν δὲ τῶν ἀπὸ ᾿Αδὰμ τὸ ͵εσα'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Սովրատայ Արալաստիկոսի հկեղեցական պատմունիրն, նարդմանեաց Фիլոն Ցիրակացի եւ Պատմունիրն վարուց Սրբոյն Սեղբեստրոսի եպիսկոպոսի Հռովմայ, Թարդմանեալ որբասուն Գրիդորի Ձորափորեցւոյ, ալխատասիրունեամբ Մ. վ. Ցեր Մովսեսիան, Вагаршапать, 1897 г., стр. ժե.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Переводъ І. А. Орбели. Еп. Месропъ читаетъ в градите.

Переводчикъ Сократа определенно говоритъ, что онъ устанавливаетъ годъ по константинопольскому летосчисленю, т. е. по хроникъ св. Софін 1. Кириллъ же употребляетъ такъ называемую александрійскую эру, какъ мы видѣли выше 2. Первое появленіе константинопольской эры относится къ началу VII-го вѣка, и находится въ пасхальной хроникъ. Эта эра, однако, отличается отъ обыкновенной византійской эры: годы по Р. Х. исчисляются отъ 1-го марта 5509 вмѣсто 1-го сентября 5509 2. Первые два случая употребленія рядовой эры относятся какъ разъ къ послѣднему десятилѣтію VII-го столѣтія 4. Чтобы получить дату по нашей эрѣ изъ года отъ сотв. міра мы должны отнять 5509—8 5 отъ даннаго числа 1 Сент. 695 г. — 31 Авг. 696 г. Тогда, однако, годы по Р. Х. не подходятъ. Почему? Потому, что, по моему, мы имѣемъ здѣсь lapsus calami со стороны автора записи. Армянскій переводчикъ имѣлъ въ виду шаблонъ Кирилла, замѣтивъ, что годъ по Р. Х. получается Кириломъ сбавленіемъ 5500 лѣтъ, онъ и въ этомъ случаѣ такъ поступаетъ.

Вполнѣ понятно, что этимъ и не рѣшаются всѣ трудности данной записи. 144-й годъ армянской эры = 695 г. по Р. Х. Конечно, можно предположить, вмѣстѣ съ І. А. Орбели в, что эта часть датировки — позднѣйшая вставка. «Третьяго Льва», однако, дѣйствительно смущаетъ. На самомъ дѣлѣ такой способъ обращенія къ живому Августу — просто немыслимъ. Если же мы будемъ держаться датировки, то будемъ принуждены читать Дыльър, Ğevond — Леонтія, вмѣсто Дыльъ, Ğevon — Льва, какъ уже дѣлалъ преосв. Месропъ 7. І. А. Орбели относится скептически къ поправкѣ в но этотъ скепсисъ вытекаетъ изъ его мнѣнія обо всей записи. Если она въ корнѣ своемъ подлинна, какъ мнѣ кажется, то мы имѣемъ право предложить тѣ поправки, которыя кажутся намъ нужными, но и вмѣстѣ съ тѣмъ мы обязаны сократить ихъ число до минимума. И туть отмѣтимъ, во-первыхъ, что имя Леонтія является исключеніемъ среди римскихъ царей, а Львовъ было нѣсколько; во-вторыхъ, въ армянскомъ шрифтѣ ничто не смѣшивается такъ легко какъ буквы д Я д п Л д. Положимъ, что Дъльър

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. Gelzer, н. с., II, 1. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. также Du Cange, Praef. ad. Chr. Pasch. 2. 29 сля. Bonn.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ср. Gelzer, н. с., II, 1, 138 слл. Krumbacher, GBL<sup>2</sup>. 337/339.

<sup>4</sup> Они суть: въ дъяніяхъ трудавскаго собора (Mansi XII. Col. 50)—691 г.; надпись изъ Авинъ, С. І. G. N. 9350.  $M(\eta v)$  όχτω(βρίω) ιε ἡμέρα δ ἰνδ(ιχτιώνος) ζ ἐτελειώθη Άνδρέας ὁ ἀγιώτατος) ἡμῶ(ν) ἐπίσχ(ο)π(ος), ἔτους ,gσβ' (6202—694 г.), ср. Ginzel, н. с. III, 297.

<sup>5</sup> Cp. Ginzel, H. c. III, 290 can.

<sup>6</sup> Н. с., стр. 304 прим.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Н. с., стр. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Н. с., стр. 304 прим. Христівневій Востокъ.

искажалось въ  $\chi_{b-n} \xi_q$ : следующій писець приняль бы q какъ числительное, — то мы сейчась и получаемъ Льва Третьяго.

Я, конечно, вполнѣ сознаю, что путь исправленія вообще весьма скользокъ, и поэтому не настанваю на второй части разбора записи. Мнѣ лишь хотѣлось доказать, что возможно спасти подлинность записи, отчасти путемъ толкованія, отчасти же при помощи маленькаго, палеографически легко объясняемаго исправленія, причемъ я отнюдь не отрицаю возможности позднѣйшихъ передѣлокъ. Что касается, однако, до датировки по годамъ по Рождествѣ Христовѣ, то приведенные мною тексты вполнѣ подтверждаютъ существованіе таковой на христіанскомъ Востокѣ въ указанное время.

Теперь возникаеть другой вопросъ: можемъ ли мы, на основани вышензложеннаго, вывести заключеніе, что армянскій переводчикъ принадлежаль къ армянской колоніи въ Саввинской лаврь? Миь думается, что нельзя. Въ этомъ отношеніи крайне поучительно сравненіе записи армянина и датировки Стефана Мансура съ Кирилловыми определеніями. Последній не исчисляеть времени по годамъ императоровъ, хотя въ то время, когда онъ писалъ свою повъсть 1, православная Ирина сидъла на константинопольскомъ престоль. Тоть факть, что переводчикь указываеть на константинопольскую эру, убълительно, по моему, доказываеть, что онъ находился въ предълахъ Имперіи . Что онъ хорошо зналъ составленныя Кирилломъ житія, — не странно, ибо самъ Евенмій быль армянинь<sup>3</sup>, и Кирилль говорить про Іоанна Молчальника, что ходили среди грековъ и среди армянъ много разсказовъ о его родителяхъ 4. Другіе изъ саввинскихъ подвижниковъ были изъ армянъ<sup>5</sup>, и о существованіи армянской колоніи въ самой давр'є хорошо извъстно. Конечно, не исключается возможность того, что самъ Филонъ Тиракскій побываль тамъ, но мы не располагаемъ никакими данными по этому поводу.

Р. П. Блэйкъ.

<sup>1</sup> Видно изъ самаго текста, что Житіе написано немного спустя послів нападенія.

 $<sup>^2</sup>$  Или, по крайней мѣрѣ, въ мѣстности, гдѣ константинопольское вліяніе было преобладающимъ.

<sup>8</sup> Analecta Graeca. Ι, cτp. 6: πατρίδα καὶ οἴκησιν ἐχόντων Μελιτήνην τὴν τῶν ᾿Αρμενίων περιφανῆ μητρόπολιν.

<sup>4</sup> AA.SS. Maii III, ctp. 16 Β Ἰωάννης όρμᾶται μὲν ἐκ τῆς κατὰ ᾿Αρμενίων Νικοπόλεως, γονεῶν γεγονῶς Ἐγκρατίου καὶ Εὐφημίας ὀνομαζομένων, πλουτῷ δὲ καὶ περιφανεία γένους κομούντων, καὶ ἐν πολλαῖς ἀρχαῖς πολιτικαῖς διαπρεψάντων, ἔν τε στρατηγίαις καὶ δημαγωγίαις καὶ δυναστείαις ἐν βασιλείαις αὐλαῖς: περὶ ὧν πλεῖστα προβάλλονται διηγήματα κεὶ κατορθώματα οι τε Βυζαντίων παῖδες καὶ Ἡρμενίων.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ср. Житіе св. Саввы, Cotelerius, l. c., III, стр. 264-5.

## О переводъ Библіи на арабскій языкъ при халифъ ал-Ма'мунъ.

Въ богатой разнообразными матеріалами работь В. В. Бартольда: «Къ вопросу о сабіяхъ» 1 есть не мало деталей, будящихъ мысль у всѣхъ, кто можетъ интересоваться какь исторіей возникновенія ислама, такъ и всей пестрой культурной жизнью халифата въ эпоху чаббасидовъ. Къ числу такихъ деталей, которыя и раньше уже привлекали внимание автора настоящей замётки, относится упоминаніе про переводчика одной религіозной книги сабіевъ 2. Д'вло въ томъ, что съ именемъ этого переводчика — Ахмеда-пбн-'Абдаллаха-ибн-Селама — связывается въ то же время и переводъ всей Библіи на арабскій языкъ. Хотя на этоть факть обращено внимание даже и въ популярномъ сводъ в, но въ выводъ вкралось довольно крупное недоразумъніе, и поэтому вопросъ заслуживаетъ нъкотораго пересмотра. Источникомъ этого свъдънія является то же самое мъсто ал-Фи*христа*, которое говорить о сабейской книгћ 4. Такъ какъ сколько-нибудь детальнаго анализа его, повидимому, не существуеть, то я начну свои соображенія съ перевода основного отрывка, тімь боліве что німецкій переводъ Sprenger'a 5 въ настоящее время почти позабыть.

«Говорилъ Мухаммед-ибн-Исхайрь. Я читаль въ попавшейся мнѣ книгѣ стараго письма, похожей на происходящія изъ сокровищницы ал-Ма'-муна, что переводчикъ упоминаль имена «свитковъ» и число ихъ, ниспосланныя книги и количество ихъ, какъ тому въритъ и считаетъ догматомъ

<sup>1</sup> Отд. отт. изъ «Мусульманскаго міра» за 1917 годъ, годъ I, вып. 1 (Всѣ русскіе востоковѣды, конечно, съ грустью узнали, что уже второй разъ русскій научный органъ по исламовѣдѣнію долженъ прекратить свое существованіе на первомъ году изданія).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Op. cit. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> A. Baumstark, Die christlichen Litteraturen des Orients — II, Lpz. 1911, crp. 12—13.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Изд. Flügel'я 21,26—22,15.

<sup>5</sup> Das Leben und die Lehre des Mohammad - I, 46 c.r.

<sup>6</sup> Авторъ ал-Фихриста.

большинство уашвитовъ и простонародія. Изъ этого я рѣшилъ упомянуть то, что связано съ моей настоящей книгой. Вотъ повтореніе нужнаго изъ этого съ сохраненіемъ выраженій самой книги.

Говориль Ахмед-ибн-'Абдаллах-ибн-Селамъ, кліенть эмира правовѣрныхъ Харўна — я полагаю ар-Рашйда. Я перевель эту книгу изъ книги ханйфовь, они же сабіи авраамовскіе, которые вѣровали въ Авраама — да будеть ему миръ — и сохранили его «свитки», ниспосланные ему Аллахомъ. Книга эта очень длинна, но я извлекъ изъ нея самое необходимое, чтобы сдѣлать извѣстной причину упомянутыхъ мной ихъ различій и раздѣленій. Я присоединиль къ этому необходимые доводы объ этомъ изъ Корана и преданій, которыя передаются со словъ посланника — да будетъ надъ нимъ благословеніе Аллаха и его привѣтъ, — со словъ его сподвижниковъ и принявшихъ исламъ людей писанія, какъ 'Абдаллах-ибн-Селамъ, Йамйн-ибн-Йамйнъ, Вахб-ибн-Мунаббихъ, Кя'бъ ал-ахбаръ, Ибнат-Таййаханъ и Бахйра монахъ з.

Говориль Ахмед-иби-'Абдаллах-иби-Селамь. Я перевель начало этой книги, «свитки», тору, Евангеліе, книги пророковъ и учениковъ съ языка еврейскаго, греческаго и сабейскаго — а это языкъ последователей каждой изъ этихъ книгъ — на языкъ арабскій буквально, не стремясь при этомъ къ улучшенію выраженій или къ разукрашиванію изъ боязни исказить. Къ найденному мной въ книгъ, которую я переводиль, я не прибавляль ничего и не убавляль за исключеніемь нікоторыхь выраженій, которыя ставятся впереди на языкъ послъдователей этой книги, но при переводъ на арабскій словесная форма будеть неправильной, если ихъ не отодвинуть назадъ, или тъхъ, которыя ставятся позади, но будутъ неправильны, если не поставить впередъ, чтобы выражение стало возможнымъ по-арабски. Примеромъ этого могутъ служить слова говорящаго 'ет майим тен в, переводъ которыхъ по арабски будеть ма а хати, но я ставиль позади ма'а", а впереди хати. То же и въ прочихъ языкахъ въ случаяхъ, требующихъ исправленія при передачь на арабскій. У Аллаха я прошу защиты отъ того, чтобы не прибавить чего-нибудь въ этомъ, иначе какъ такимъ путемъ, про который я упомянулъ и разъяснилъ въ этой книгъ».

<sup>1</sup> Хашвиты الشوية — сторонники крайнихъ антропоморфическихъ теченій въ мусульманскомъ преданіи (см. Enzyklopaedie des Islām — II, 304).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Традиціонныя свёдёнія о большинстве этихъ лицъ собраны у Sprenger'a, op. cit., I, 54—55.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ текстъ сильно искаженная арабская транскрипція еврейской фразы і я прадателенть.

Дальше авторъ *ал-Фихриста* приводить изъ той же книги фактическія свёдёнія о числё пророковъ и ниспосланныхъ имъ свыше книгъ <sup>1</sup> съ легендой о зеленыхъ скрижаляхъ торы (22,15-28). Другихъ упоминаній объ Ахмед въ *ал-Фихристь*, судя по указателю, нётъ.

Оставляя въ сторонѣ всѣ апокрифическія подробности этого сообщенія и не затрагивая вопроса о «свиткахъ», часто всплывающихъ въ мусульманской богословской и легендарной литературѣ², мы возьмемъ только самый . фактъ упоминанія про переводъ Ветхаго («тора» и «пророки») и Новаго Завѣта («Евангеліе» и «ученики»), равно какъ личность переводчика.

Съ внѣшней стороны нѣтъ особыхъ основаній заподазривать это сообщеніе автора ал-Фихриста. Сочиненіе, составленіе котораго относится приблизительно къ 377/987 году, до сихъ поръ остается однимъ изъ главньйшихъ нашихъ источниковъ для знакомства съ арабской наукой и литературой до половины X вѣка. Отношеніе автора къ своимъ источникамъ, характерно сказывающееся и въ переведенномъ отрывкѣ, вообще стоить на извѣстномъ уровнѣ критичности в. Его извѣстіе о старой рукописи изъ «сокровищницы» ал-Ма'муна (813—833 г.) само по себѣ носить нѣкоторые признаки вѣроятія. «Сокровищницу» можно сопоставить безъ особыхъ натяжекъ съ тѣмъ «домомъ мудрости» (бейт-ал-хикма), основаніе котораго въ Багдадѣ связывается обыкновенно съ его именемъ, хотя по нѣкоторымъ сообщеніямъ онъ существоваль уже при Харуп-ар-Рашйдѣ. Одной изъфункцій этого «дома мудрости» было именно сниманіе копій съ цѣнныхъ сочиненій втого «дома мудрости» было именно сниманіе копій съ цѣнныхъ сочиненій втого «дома мудрости» было именно сниманіе копій съ цѣнныхъ сочиненій втого «дома мудрости» было именно сниманіе копій съ цѣнныхъ сочиненій втого «дома мудрости» было именно сниманіе копій съ цѣнныхъ сочиненій втого «дома мудрости» было именно сниманіе копій съ цѣнныхъ сочиненій втого «дома мудрости» было именно сниманіе копій съ цѣнныхъ сочиненій втого «дома мудрости» было именно сниманіе копій съ цѣнныхъ сочиненій втого «дома мудрости» было именно сниманіе копій съ цѣнныхъ сочиненій втого «дома мудрости» было именно сниманіе копій съ цѣнныхъ сочиненій втого «дома мудрости» было именно сниманіе копій съ цѣнныхъ сочиненій втого «дома мудрости» было именно сниманіе копій съ цѣнныхъ сочиненій втого «дома мудрости» было именно сниманіе копій съ цѣнныхъ сочиненій втого «дома мудрости» вы правити пр

Переходя къ анализу внутренней стороны этого сообщенія, надо отмітить прежде всего, что оно является упоминаніемъ о первомъ по времени полномз переводь Библіи, какъ уже указаль Baumstark въ упомянутомъ мість. Едва ли, конечно, нужно идти такъ далеко за посліднимъ, чтобы второй примітрь отодвигать до XVII віка, когда маронитскій митрополить Сергій ар-Риззій даль полный переводъ на основаніи вульгаты, тогда же изданный въ Риміт (1671 г.). Не моложе XI віка хотя бы та рукопись трехтомной арабской Библіи, которая была поднесена антіохійскимъ патріар-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Излюбленная тема мусульманскаго богословія (ср. В. Бартольдъ, Исламъ, П. 1917, стр. 77).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. А. Шмидтъ въ ЗВО — XXIV, стр. З. Изъ старыхъ изеледователей более детально на этомъ вопросъ останавливался Sprenger, op. cit. I, 49—60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ср. отзывъ объ этомъ сочиненіи у историка арабской астрономіи Nallino въ его каирскихъ лекціяхъ ملم الغلك تأريخه عند العرب في الغرون الوسطى Римъ 1911, стр. 49.

وكان .... ينسخ في بيت الحكمة للرشيد والمامون :4 См., напр., ал-Фихриеть 105,94 .... والبرامكة .... والبرامكة

хомъ Григоріемъ вмёстё съ другими книгами бывшему императору Николаю II и находилась въ Зимнемъ Дворцё. Возможно, конечно, что она составлена изъ текстовъ разнороднаго происхожденія, но объединеніе ихъ въ одинъ сводъ однимъ лицомъ заставляетъ предполагать если не однородный источникъ, то во всякомъ случав нёкоторую редакторскую работу.

Вторымъ важнымъ пунктомъ сообщенія является установленіе болѣе или менъе точной даты перваго перевода — не позже халифата ал-Ма'муна, т. е. первой половины IX въка, а быть можеть даже второй VIII въка. Всь доступныя намъ данныя до сихъ поръ заставляють отодвигать эту дату до второй половины IX въка; всякія попытки найти болье раннія до сихъ поръ не увънчались успъхомъ. Изъ такихъ попытокъ наиболъе извъстны двъ: одна давно сдана въ архивъ, другая выдвинута недавно вновь съ новыми важными данными. Первое сообщеніе, основанное на неточномъ толкованім свъдъній латинскихъ льтописей, говорить о переводь Библін на арабскій съ датинскаго епископомъ Іоанномъ севильскимъ въ 737 году. Это сообщеніе считалось аксіомой почти во всёхъ общихъ курсахъ средины прошлаго въка 1 и было воспринято за таковую еще епископомъ Порфиріемъ 2. Однако, послі того какъ истинная сущность латинскихъ взвістій была разъяснена de Lagard'омъ в Gildmeister'омъ , деятельность Іоанна севильскаго осв'ящается правильно даже въ общихъ сводахъ в. Это, конечно, не мішаеть старой легенді выплывать иногда еще и теперь въ работахъ, не считающихся со спеціальной литературой 6.

Второе сообщеніе относится къ переводу Евангелія и переноситъ насъ въ Сирію на вѣкъ раньше. Мусульманскій эмиръ 'Амръ приказалъ (яковитскому) патріарху Ханнѣ (631—648) перевести Евангеліе на арабскій языкъ, опустивъ упоминаніе про Іисуса Христа, крещеніе и крестъ. Когда патріархъ отказался измѣнить хоть іоту въ священномъ для него текстѣ, эмиръ, пораженный его твердостью, сказалъ: «Иди и пиши, какъ знаешь» 7. Источникомъ этого разсказа для большинства писавшихъ объ арабскихъ переводахъ Евангелій служилъ Бар-Гебрей 8. Его свѣдѣнія заимство-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Haup., Hug, Einleitung in die Schriften des neuen Testaments, 14, Stuttgart 1847, 325.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Книга бытія моего — III, 325.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die vier Evangelien arabisch, Lpz. 1864, XI-XVI.

<sup>4</sup> De Evangeliis in arabicum e simplici syriaco translatis, Bonnae 1865, 42-48.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Haup., Nestle въ Realencyklopaedie für protestantische Theologie und Kirche — III, 1897, 91 или Coussen, Beiträge zur christlich-arabischen Literaturgeschichte, Heft lV, Lpz. 1909, 17—18.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ж. Зойданъ تاريخ آداب اللغة العربية IV, Каирь 1914, 222—223.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Cm., Hanp., G. Graf, Die christlich-arabische Literatur, Freiburg 1905, crp. 4.

<sup>\*</sup> Chron. eccles., изд. Abbeloos et Lamy, I, 275.

ваны несомитьно у Михаила Сирійца, говорящаго вполить опредъленно объ исполненномъ послѣ этого разговора переводѣ Евангелія 1. Слѣдуеть, однако, отмътить, что оба они — и Бар-Гебрей (ум. 1286) и Миханлъ Сиріедъ (ум. 1169) — авторы достаточно поздніе по отношенію къ описываемому событію, оба — яковиты и, быть можеть, придали опредъленную окраску сообщеню ad majorem Jacobitarum gloriam. Мысль объ этомъ возникаеть потому, что самый факть бесёды эмира съ патріархомъ нашель себъ недавно неожиданное подтверждение въ одной сирійской рукописи 874 года, изданной и анализированной аббатомъ F. Nau въ 1915 году 2. Она даеть, конечно, гораздо болье твердую почву для сужденій о зависящихъ, въроятно, отъ того же источника показаніяхъ Михаила и Бар-Гебрея. На основаніи этой рукописи Nau устанавливаеть точную дату диспута — 9 мая 639 года в; въ эмиръ онъ хочеть видъть извъстнаго завоевателя Египта 'Амра-ибн-ал-'Аса . Патріарху приходилось демонстрировать во время собесъдованія греческій и сирійскій тексть Евангелія<sup>5</sup>, такъ какъ арабскаго по заключенію Nau не было 6. Огсюда онъ дълаеть очень смылый выводъ о томъ, что переводъ и былъ исполненъ именно въ 639 году 7. Но нужно отмѣтить, что для этого послѣдняго заключенія вновь изданная рукопись не даетъ никакихъ основаній, такъ какъ последнія слова Михаила Спрійца — объ исполненномъ переводѣ — не находять въ ней подтвержденія. Такимъ образомъ, новое свид'єтельство, несмотря на его первостепенную важность, все же не даеть возможности относить переводъ Евангелій на арабскій языкъ къ первой половинѣ VII вѣка.

Болъе твердые опорные пункты для датировки мы получаемъ, какъ я отмътилъ, только во второй половинъ IX въка. Именно, къ этому времени относятся древнъйшія датированныя рукописи съ отрывками переводовъ какъ каноническихъ, такъ и не каноническихъ книгъ священнаго писанія. Полнаго перевода этого времени пока не найдено, но возможность его суще-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Изд. Chabot II, 431—432. Ср. Caetani, Annali dell' Islām — III, Roma 1910, стр. 942—943.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Un colloque du Patriarche Jean avec l'émir des Agaréens et faits diverses des années 712 à 716 d'après le Ms du British Museum Add. 17193 (JA, серія 11, т. V, 1915, стр. 225—271).

<sup>3 227,</sup> прим. 3, 257, прим. 4.

<sup>4 227,</sup> прим. 1. У Бар-Гебрея и Михаила Сирійца имя эмира 'Амр-ибн-Са'дъ, не находящее себѣ подтвержденія въ мусульманских в источниках (ср. Caetani, ор. cit. III, 943, прим. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Nau, op. cit. 233, 235.

<sup>6</sup> Ibid. 257, прим. 5, 261, прим. 1.

<sup>7</sup> Ів. 240, 257, прим. 5.

ствованія доказывается самымъ количествомъ и разнообразіемъ переводовъ отдільныхъ частей. Изслідованіе текста исторіи мусульманна ал-Йа'єўбй (ум. 891) дало возможность установить, что въ его распоряженіи быль еще другой переводъ Евангелій съ сирійскаго на арабскій помимо того, который намъ извістенъ 1. Въ эту же эпоху, наконецъ, переводъ связывается съ именами опреділенныхъ лицъ: такъ говорится, что переводъ текста 70 толковниковъ даль между прочимъ Хунейн-ибн-Исхакъ 2, извістный ученый этого времени.

Такимъ образомъ, важность сообщенія ал-Фихриста не можеть подлежать сомнению: оно отодвигаеть дату перевода, и при томъ полнаго, по меньшей мъръ на полвъка назадъ. Остается только обратиться къ провъркъ достовърности сообщенія съ внутренней стороны, для чего къ сожаленію у насъ негь никакихъ источниковъ, кроме упомянутаго места въ ал-Фихристъ 3. Сообщение о переводъ съ еврейскаго подтверждается въ тексть коротенькимъ примъромъ, который въ возстановленномъ издателями видъ представляетъ правильное еврейское выраженіе; нъсколько страннымъ кажется то, что именно этой фразы въ Библіи нѣтъ . Конечно, не исключена возможность, что переводчикъ взялъ первый попавшійся ему примъръ, чтобы не подыскивать въ священномъ текств подтверждающій его мысль случай. Съ личностью переводчика въ европейской наукъ произопло крупное недоразуминіе, уже закрыпленное и въ популярномь обзоры Baumstark'a5. Называя его по недосмотру 'Абдаллах-ибн-Селамъ съ опущениемъ имени Ахмедъ<sup>6</sup>, онъ считаетъ его «сыномъ умершаго въ 663 году, принявшаго исламъ еврея», въроятно повторивъ ошибочное заключение Nestle<sup>7</sup>, который и самый переводъ относиль поэтому ко второй половинѣ VII вѣка. Изъ приведеннаго отрывка ал-Фихриста недоразумение делается совершенно понятнымъ: совпадение имени отца переводчика съ именемъ извъст-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cm. Klamroth, Der Auszug aus den Evangelien bei den arabischen Historiker al-Ja'qûbi, Hamburg 1895 (Festschrift der Wilhelm-Gymn., crp. 117—128).

² A x-Mac'y x تأب التنبيه والإشراف BGA, r. VIII) 112,15-17. Cp. Carra de Vaux, Maçoudi, Le livre de l'avertissement et de la revision, Paris 1896, crp. 159.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sprenger, op. cit. I, 56, првм. 1 сопоставляеть Ахмеда-ибн-'Абдаллаха съ нѣ-кіимъ Ахмедомъ ибн-'Абдаллахомъ ал-Инджили (—евангелистомъ), главнымъ источникомъ Ибн-ал-Мунаджжима (ок. 231/845—846 г.), но основанія для этого и теперь такъ же патки, какъ въ 60-хъ годахъ.

<sup>4</sup> A4-Фисерист II, 12 къ стр. 22, прим. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Op. cit. II. 12.

 $<sup>^6</sup>$  Ta же неточность у Зейд $\bar{a}$ на, ор. cit. IV, 222, хотя имъ приводится и върная форма II, 155.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Realencyclopaedie etc. III, 91.

наго ученаго мусульманина изъ евреевъ, упоминаемаго имъ въ качествѣ источника, побудило принять ихъ за одно и то же лицо¹. Отъ такого сопоставленія наотрѣзъ заставляетъ, конечно, отказаться хронологическая несообразность: сынъ умершаго въ 663 году человѣка не могъ бытъ кліентомъ Харўна-ар-Рашйда, правившаго халифатомъ болѣе ста лѣтъ спустя. 'Абдаллах-ибн-Селамъ, дѣйствительно, представляетъ личность очень извѣстную въ исторіи первоначальнаго ислама. Родомъ изъ мединскихъ евреевъ² онъ является ученымъ такого же типа, какъ Кя'бъ ал-аҳбаръ или Вахб-ибн-Мунаббихъ³, вмѣстѣ съ ними онъ служить однимъ изъ источниковъ ранняго мусульманскаго экзегеза⁴. Что переводчикъ Аҳмедъ не былъ его сыномъ — это несомнѣнно, но не исключена возможность, что онъ былъ его потомкомъ. Объ этомъ говорить его знакомство съ еврейскимъ языкомъ, почти не встрѣчающееся у чистокровныхъ арабовъ-мусульманъ, и совпаденіе именъ, быть можеть, сохранявшихся по традиціи въ родѣ, какъ бываегь иногда въ мусульманскихъ фамиліяхъ.

Признавая переводъ Ахмеда, повидимому, за несомнѣнный фактъ, Ваштатак пишетъ 5: «Мы, однако, не въ состояніи хоть какой либо сохранившійся арабскій текстъ какой бы то ни было библейской книги признать съ извѣстной опредѣленностью остаткомъ его создавшей эпоху работы». Если бы это произошло, тогда конечно свидѣтельство ал-Фихриста не могло бы вызывать никакихъ сомнѣній. Въ настоящій моменть я хочу указать только на интересную параллельную деталь, которой обязанъ великому «соглядатаю востока» еп. Порфирію Успенскому. Въ вывезенномъ пмъ съ Синая спискѣ рукописей монастыря св. Екатерины имѣется упоминаніе о такомъ кодексѣ 6: «Книга тора—пять книгъ. Въ ней говорится: «Переведена 7 эта тора съ языка еврейскаго на языкъ арабскій для 'Абдаллаха повелителя правовѣрныхъ ал-Ма'мўна въ Багдадѣ въ 205 году по годамъ арабовъ». Въ этой записи мы видимъ, такимъ образомъ, двоякую параллель къ сообщенію ал-Фихриста — во-первыхъ, упоминаніе про переводъ части

<sup>1</sup> Быть можеть, стоить отмётить, что наука 900-хъ годовъ совершила такимъ образомъ ту ошибку, оть которой предостерегаль еще въ 60-хъ Sprenger, ор. cit. I, 56.

<sup>2</sup> Н. А. М'Едниковъ, Палестина (переводъ), стр. 1483.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Enzyklopaedie des Islam I, 32.

<sup>4</sup> Goldziher, Islam fordom och nu, Stockholm 1915, crp. 42.

I. cit

<sup>6</sup> П. Сырку, Описаніе бумагь епископа Порфирія Успенскаго, СПб. 1891, стр. 326, M 2: كتاب التورية خسة أسغار ويقول به نقلة هذه التورية من اللغة العبرانيّة الى أمير المؤمنين المامون ببغداد سنة M 7 Въ арабскомъ текстѣ трехъ послѣднихъ словъ какое то искаженіе.

Ветхаго Завъта съ еврейскаго, и, во-вторыхъ, указаніе на то, что онъ былъ исполненъ для халифа ал-Ма'мупа, въ 820-821 году 1. Конечно, это не даеть еще права заключать, что на Синав имелась именно версія Ахмеданбн-'Абдаллаха, хотя совпаденіе въ двухъ несомньно независимыхъ другъ отъ друга источникахъ въ высшей степени показательно. Во всякомъ случаь, и на основаніи этихъ скудныхъ данныхъ мы можемъ установить уже теперь съ несомивниостью тотъ факть, что при ал-Ма'мун в Библія (или по меньшей мъръ часть ея) дъйствительно была переведена съ еврейскаго языка на арабскій. Этимъ самымъ повышается в роятность того, что переводчикомъ былъ именно упоминаемый въ ал-Фихристъ Ахмед-ибн-'Абдаллахъ. Если рукопись, видънная еп. Порфиріемъ на Синат сохранилась<sup>2</sup>, то изследование ея когда-либо покажетъ, не представляетъ ли она остатки этой работы Ахмеда. Это даетъ еще лишній поводъ вспомнить про заслуги еп. Порфирія, который съ большимъ проникновеніемъ съумбль поставить нъсколько въхъ для позднъйшихъ изслъдователей и въ области христіанско-арабской письменности.

И. Крачковскій.

II. Апраль 1918.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> На основаніи этой записи у еп. Порфирія въ Книгѣ бытія моего — IV, 57 странный Іарвив съ переводомъ даты на христіанскую эру — «въ 205 году отъ Магомета (790 или 827 по Р. Х.)»!

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Отсутствіе упоминанія о ней въ каталогѣ Gibson не можеть еще считаться окончательно рѣшающимъ фактомъ.

## Фрагментъ крестнаго камня съ арабской надписью въ Тифлисъ.

Известный армянскій поэть-ученый Іоаннъ Ерзынкайскій въ предисловіи къ своему космографическому трактату і излагаеть подробно обстоятельства, побудившія его изложить письменно это произведеніе, сложившееся, по смыслу словь его творца, въ опредёленной форм задолго до того, какъ оно было записано. Въ предисловіи этомъ сообщается:

ետևիչաժի չան ջոնտ անանութ Սոլ-ին։ Երության հանուսնութը աջատեն ը հանուսնութը ի Հարարս անապանուց։ հանութեար ի ժաւսը բրերբութ, հանութեար ի ժաւսը բրերբութ, հարար վանց ի Հաչարաւսն ը դեց հարո հանութեար ի ժաւսը բրերբութ, հարար հանուսնութը աջատաչ աշ հանութեար չէ, աջատաչ և որ հանութեար չէ, աջատաչ և որ հարիչաժի չան անասաչ և արասարանութ հանութեար չէ, աջատեր Սոլ-ին։

«Въ лѣто 733 [1284] случилось (мнѣ) прибыть въ предѣлы сего бого-хранимаго царства страны грузинской, въ прославленную и великую столицу Тифлисъ, называемую въ историческихъ книгахъ Йайтакаранъ. И случилось намъ произнести слово проповѣди подъ сѣнью церкви досточтимаго и мудраго и великаго армянскаго князя, парона Каримадина, которую построилъ боголюбивый и блаженный отецъ его паронъ Омэкъ.

И было сказанное слово о небесномъ движенія.

<sup>1 4</sup> развительной дрефонура выржая управода, дессовенной пр развительной пр развительной пр развительной профер нахичения и/Д, 1792. Перенюдь у Н. О. Энина, Всесобная исторія Вардана Великаго, Приначанія, стр. 16—31. Тексть предисловія напечатань и у Алишана, справода стр. 511.

Остальная часть записи для насъ сейчасъ не интересна.

Запись Іоанна, особенно приведенный отрывокъ изъ нея, чрезвычайно заинтересовала меня еще нѣсколько лѣтъ тому назадъ, тогда — какъ матеріалъ для исторіи Хаченскаго владѣтельнаго дома 1. Лѣтомъ 1909 года я старался опредѣлить на мѣстѣ, въ Тифлисѣ, какая именно церковь могла бы подразумѣваться въ записи Іоанна, но совершенно отчаялся въ этомъ, такъ какъ всѣ тифлисскія армянскія церкви въ ихъ нынѣшнемъ видѣ казались слишкомъ поздними, въ томъ числѣ и наиболѣе подходящая по своему положенію въ старѣйшей части города церковь св. Георгія на Майданѣ. Къ сожалѣнію, я не обратилъ тогда должнаго вниманія на надпись о возобновленіи церкви въ 1832 г., вырѣзанную на камнѣ, вложенномъ въ западную часть сѣверной стѣны; начало же этой надписи читается такъ:

ԱՅՍ ԵԿԵՂԵՑԻ ՀԻՄՆԵԱԼ Է ՅՈՒԹՍՈՒՆ ԹՈՒԱԿԱՆԻ ՀԱՅՈՑ ԻՍԿ Ի ՀԱՅՐԱԳԵՏՈՒԹԵԱՆ ՀԱՅՈՑ ՑԵԱՌՆ ՅՈՎՀԱՆՆՈՒ ՆՈՐՈԳԵՑԱՒ ԿԱԹՈՂԻԿԷ....

Эта церковь основана вз восьмидесятом году армянскаго льтосчисленія [631 г. по Р. Х.], а вз патріаршество армян владыки Іоанна возобновлен собор ....

Представившаяся было заманчивая возможность исправить нелѣпую и невозможную дату основанія церкви и извлечь изъ надписи истинную дату, XIII вѣка, была слишкомъ мало обоснована и слишкомъ соблазнительна и отъ нея пришлось отказаться, хотя поправка казалась очень вѣроятной, въ предположеніи, что дата построенія взята изъ древней надписи: восемьдесять въ цифровомъ начертанія выражается буквой 2, а весьма сходная по формамъ буква 2 означаеть семьсоть; такимъ образомъ вмѣсто 631 года основанія церкви получался бы вполнѣ подходящій къ сообщенію Іоанна Ерзынкайца и ко времени жизни Умека (Омэка) 1251 годъ.

Спустя нѣсколько мѣсяцевъ, когда я почти отказался отъ надежды найти церковь Умека, въ старомъ журналѣ Пригриш мнѣ поналась статья «Описаніе города Тифлиса», содержащая настолько интересныя евѣдѣнія объ этой церкви, называемой рырую фабъ ыры большая припостивая черковь, что я позволю себѣ привести наиболѣе существенный отрывокъ 2.

«Снаружи церкви, къ востоку (букв. «съ верхней стороны») етъ правой двери имъется памятка ("իշատակ), выръзанная на камиъ. Изъ этой памятки становится извъстнымъ, что, во-первыхъ, название церкви было Соборная,

<sup>1</sup> Орбели, ћАсанъ Джадалъ, князь Хаченскій (ИАН, 1909), стр. 420.

² цригии (изд. въ Тифлиск), 1855, сентябрь, № 4, стр. 51.

во-вторыхъ, строителемъ былъ армянскій князь Омекъ ( $\int d^2 x_e$ ), въ-третьихъ, построеніе церкви было въ 700-омъ (2) году армянскаго лѣтосчисленія. Но эта запись, какъ видно, съзлымъ умысломъ повреждена. Новая запись—на той же стѣнѣ, къ западу (въ нижнюю сторону) отъ двери, и тамъ написано, что эта церковь построена въ 80-омъ (2) году; и, чтобы подтвердить эту послѣднюю дату и показать церковь болѣе древнею, тотъ несравненный памятникъ стерли» 1.

Лѣтомъ 1910 г. я еще разъ посѣтилъ церковь на Майдань и, слѣдуя указаніямъ этой статьи, болѣе внимательно осмотрѣлъ ее, но не нашелъ никакихъ слѣдовъ древней надписи, о которой говорилось въ этой статьѣ, если не считать гнѣзда въ стѣнѣ, оставшагося незаполненнымъ послѣ того, какъ изъ стѣны былъ извлеченъ одинъ камень кладки; нашлось, быть можетъ, и объясненіе окончательному исчезновенію цѣнныхъ остатковъ надписи: на аркѣ надъ сѣверной дверью читается надпись объ устроеніи эгой двери въ мартѣ 1881 г., когда, вѣроятно, докончили начатое въ 1832 г. умышленное уничтоженіе надписи.

Въ это свое посъщение церкви на Майданъ я болъе внимательно обошелъ и дворъ и ограду, надъясь найти случайно сохранившиеся обломки надписи Умека. Ихъ я не нашелъ, зато обнаружился, я думаю, болъе цънный памятникъ <sup>2</sup>.

Въ новой кирпичной стѣнѣ, ограждающей дворъ церкви съ востока, съ внутренней стороны оказался обломокъ большого крестнаго камня изъ желтоватаго известняка (табл. I). Обломокъ, вложенный верхомъ внизъ, представляетъ собою верхній правый уголъ крестнаго камня; наибольшая ширина сохранившагося куска — 0,53 м., наибольшая высота — 0,44 м.

Отъ главнаго креста сохранилась лѣвая половина верхней части верхняго крыла и край верхней почки лѣваго крыла; рядомъ съ верхнимъ крыломъ большая рельефная розетка изъ плетенія; рельефное обрамленіе на боковой части было украшено растительнымъ плетеніемъ, а вверху — процвѣтшимъ крестикомъ того же точно типа, что главный крестъ; болѣе рельефная верхняя полоса обрамленія была оставлена гладкой, какъ и бываетъ обыкновенно на именныхъ крестныхъ камняхъ — для начертанія надписи.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Стр. 51. Приведенному отрывку предшествуеть сообщеніе о пребываніи въ этой церкви Агванской патріаршей и Ахпатской епископской каседрь, а за нимъ слѣдуетъ изложеніе свѣдѣній записи Іоанна по Чамчянцу (III, 272).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Къ другимъ памятникамъ, которые сохранились въ церкви и ея оградъ, какъ и къ самой церкви и ея древнъйшимъ формамъ, я надъюсь вернуться въ близкомъ будущемъ, такъ же какъ и къ вопросу о связи этой церкви съ потомствомъ Умека и съ родомъ князей Аргутинскихъ-Долгорукихъ.

Ширина всей стелы точно опредъляется сохранившейся частью, составляющей намного больше половины камня, — 1,00 м.; высота благодаря остаткамъ лъваго крыла можетъ быть опредълена приблизительно въ 1,40 м.

Судя по формамъ почекъ и расцвъта и по орнаментаціи крестнаго камня— онъ не долженъ быть древнъе второй половины XIII в. и едва ли новъе начала XIV в., хотя, конечно, такое опредъленіе въ извъстной мъръ произвольно, такъ какъ у насъ нътъ сравнительнаго матеріала изъ Тифлиса или его ближайшихъ окрестностей.

Наиболье интереснымь въ этомъ обломкь мит показалось наличе на верхней полост обрамленія, т. е. именно тамъ, гдт подобаеть быть ктиторской или поминальной надписи, — надписи арабскими буквами. Хотя буквы эти вртзаны недостаточно глубоко по сравненію съ ртзьбой всего креста и недостаточно «мопументальны» по сравненію съ тти нормами, къ которымъ я привыкъ въ армянской эпиграфикт, мит казалось и кажется несомитнымъ, что эта арабская надпись не случайна, а пачертана на крестномъ камит, какъ таковомъ, именно тамъ, гдт ей подобаетъ быть, ттить болте, что никакихъ ртшительно следовъ какой либо другой надписи, прежде бывшей на этомъ местт, — нетъ; арабская надпись выртзана на чистомъ, приготовленномъ для нея местт. Отъ надписи сохранился лишь конецъ, половина последней строки; строкъ было не менте двухъ, сохранились нижніе края буквъ предыдущей строки; сохранившаяся часть поля надписи имтетъ въ ширину 0,47 м., въ вышину — 0,12 м.

Снятый мною тогда же, въ 1910 г., не вполит удачный эстампажъ не далъ возможности прочесть надпись, лтвая половина которой, какъ теперь выяснилось — наиболте интересная, видна недостаточно отчетливо.

Лѣтомъ 1916 года я опять побываль въ церкви св. Георгія, совмѣстно съ Г. Н. Чубиновымъ и Г. М. Гянджецяномъ. И на этоть разь намъ не удалось обнаружить ни остатковъ надписи о построеніи церкви, ни другихъ частей описаннаго крестнаго камня; разспросы священника и церковнаго сторожа тоже не привели ни къ чему. По моей просьбѣ Г. Н. Чубиновъ сфотографироваль обломокъ крестнаго камня, а Г. М. Гянджецянъ сняль съ него эстампажъ.

Остатки надписи на крестномъ ками В И. Ю. Крачковскимъ и В. В. Бартольдомъ читаются такъ:

«... да помилуетъ Богъ. Мухарремъ шестьсотъ девяносто четвертаго года». Конечно, по этому обрывку очень трудно судить о содержаніи надписи, но не лишено интереса, что дать предшествуеть поминальная формула. Надпись даеть очень немного; цъннымъ остается лишь самый факть ея существованія и дата надписи — 1294 г., совпадающая съ въроятной датой крестнаго камня (что подтверждаеть, какъ и поминальный характеръ надписи, ея изначальность) и со временемъ строительства Умека и его сына.

Какъ ни досадно, что не сохранилось имя ктитора креста или того, въ память кого онъ былъ сооруженъ, все же, если бы даже оно дошло до насъ, оно едва ли безъ другихъ данныхъ помогло бы ръшенію вопроса о національности этого лица 1, вопроса весьма интереснаго во многихъ отношеніяхъ.

Арабская надпись на предметь христіанскаго культа, притомъ — явно армянскаго происхожденія и въ армянской (если не географически, то топографически) средь, если бы удалось доказать принадлежность креста армянину, такъ кстати расширила бы намѣчаемые предѣлы (не только географическіе) вліянія мусульманской культуры и ея носителей на христіанскую Арменію и еще болье опредѣляла бы степень тяготьнія армянскихъ высшихъ классовъ (въ противоположность низшимъ), при всей вѣрности своей церкви, къ мусульманскому обличью, тяготьнія, сказавшагося сначала, правда, въ мелочахъ (сколько можно пока судить прежде всего — въ именахъ, которыя могли, однако, проникать и не изъ мусульманской, а изъ христіанскоарабской среды), а затымъ — проявившагося во всыхъ сторонахъ общественной жизни, особенно въ жизни городовъ, и такъ ярко выразившагося въ армянскомъ, въ частности — анійскомъ, гражданскомъ и полугражданскомъ зодчествь.

Наибол'є простымъ, но конечно далеко не непреложнымъ, объясненіемъ нахожденія арабской надписи на армянскомъ крестномъ камп'є при современной ему армянской церкви было бы признаніе въ надписи первой, если не считать декоративной надписи на плать знатной д'євочки въ Ани<sup>2</sup>, письменной параллели гражданскимъ и полугражданскимъ архитектурнымъ памятникамъ Арменіи.

Этотъ обломокъ креста обязываетъ не спѣшить съ опредѣленіемъ мусульманскаго происхожденія находимыхъ на Кавказѣ «мусульманскихъ»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Будь это даже опредъленно-арабское имя: уже неоднократно писалось и говорилось о пристрастіи армянской знати поэдняго средневъковья къ арабскимъ, заимствованнымъ изъ мусульманскаго обихода, именамъ; достаточно вспомнить, что хотя бы то лицо, у котораго гостилъ Іоаннъ Ерзынкайскій, носило имя Каримадинъ, а его родной дъдъ былъ hАсанъ Джалалъ Давла.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Орбели. Каталогъ Анійскаго Музея Древностей. І (AC IV), стр. 36.

по обличью памятниковъ <sup>1</sup>. Армянскія полуцерковныя сооруженія, которыя такъ похожи на чисто мусульманскіе памятники (ср., хотя бы, — притворъ церкви св. Апостоловъ въ Ани и мечеть Мануче), не достаточно убъдительны, на нихъ нётъ арабскихъ надписей.

Сейчась мы располагаемъ тремя болье убъдительными документами, если не говорить объ обрывкахъ надписи изъ перкви Шушаны Парлавуни въ Ани<sup>2</sup>: купленная мною въ Ванъ броизовая лампада съ христіанскими изображеніями, грузинскими пояснительными и арабскими декоративными благопожелательными надписями изъ Ахлата<sup>3</sup>, указанный мнъ Я. И. Смирновымъ потиръсъ христіанскими изображеніями и арабской чисто декоративной надписью изъ Сваніи<sup>4</sup>, и наконецъ — безспорно армянскій крестный камень уже не съ декоративной, а съ ктиторской, во всякомъ случать чисто служебной, арабской надписью, побуждаютъ съ большей осторожностью присваивать мусульманскому мастерству вст художественныя произведенія съ арабскими надписями, находимыя на Кавказть.

Съ другой стороны, если крестъ въ церкви Умека дъйствительно принадлежалъ армянину, въ немъ надо видъть одну изъ немногочисленныхъ въхъ, намъчающихъ пути безслъднаго, но отнюдь не катастрофическаго, исчезновенія армянской знати въ коренной армянской средъ.

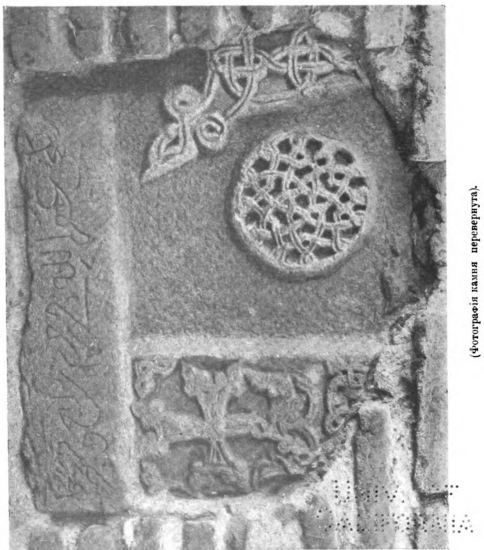
1. Орбели.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. Н. Марръ. XI-я археологическая кампанія въ Ани, стр. 59—59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Г. Н. Чубиновъ. Отчетъ Анійскаго Музея древностей за 1916 г., стр. 12—18. Миѣ далеко не представляется несомиѣнной принадлежность надписи къ XI вѣку.

 $<sup>^{8}</sup>$  Описаніе этой лампады будеть напечатано въ одномъ изъ ближайшихъ выпусковъ «Христіанскаго Востока».

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ церкви въ Жибіани, см. фотографіи Ермакова № 548—622—17625, № 548—17811, № 569—17882.



TO VINU AMMONIAD

### Халифъ Омаръ II и противоръчивыя извъстія о его личности.

Трехлётнее правленіе халифа Омара II (717—720) было совершенно исключительнымъ эпизодомъ не только въ исторіи династіи Омейядовъ, но вообще въ исторіи мусульманской государственной жизни. Омейяды, но отзыву историковъ, превратили религіозную общину въ свётское государство и правили, какъ «цари», въ отличіе отъ праведныхъ «халифовъ»; Омара II иногда называли пятымъ праведнымъ халифомъ<sup>1</sup>, т. е. ставили его наравнё съ Абу-Бекромъ, Омаромъ, Османомъ и Аліемъ. Для последующихъ временъ онъ остался идеаломъ благочестиваго мусульманскаго государя, какого не могъ создать воцарившійся после паденія Омейядовъ «домъ посланника Божьяго». Прославляя кратковременное правленіе одного изъ последнихъ аббасидскихъ халифовъ, Захира (1225—26), Ибн-ал-Асиръ говоритъ, что этотъ халифъ напомнилъ мусульманамъ времена Омара II <sup>2</sup>.

Европейскіе историки-оріенталисты, писавшіе объ Омар'є II, обыкновенно изображали его искреннимъ, но непрактичнымъ, даже ограниченнымъ идеалистомъ, который былъ готовъ принести въ жертву своимъ религіознымъ утопіямъ всё интересы созданной его предшественниками имперіи. Въ противоположность этому, Вельхаузенъ въ своемъ изв'єстномъ труд'є, вышедшемъ въ 1902 г. 3, видитъ въ халиф'є идеалиста-реформатора, ста-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Goldziher, Muh. Studien, II, 34. Выраженіе وهو احد الخلفاء الراشدين также у ІІавави, Віодг. diction., р. 464; ссылка на Суфьяна тамъ-же, р. 465.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibn el-Athir ed. Tornberg XII, 287; ср. Міръ Ислама, I (1912), 225.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Das Arabische Reich und sein Sturz, S. 166 f.; особенно стр. 190: «Wie vieles auch unklar bleibt, eins ist doch ziemlich klar, dass man nämlich sich lächerlich macht, wenn man diesen Chalifen mit überlegenem Spotte behandelt, wozu schon Dozy das Signal gegeben hat». Вельхаузенъ больше всего полемизируеть съ Кремеромъ и А. Мюллеромъ и не упоминаеть о выражени Нельдеке (Or. Skizzen, S. 87 f.): «des äusserst braven, aber beschränkten Idealisten Omar II».

вившаго себѣ вполеѣ разумныя цѣли, хотя иногда превышавшія его силы. Вельхаузенъ старается доказать, что благочестивый халифъ заботился не только о спасеніи своей души, но и о благѣ своихъ подданныхъ, что его стремленіе оградить подданныхъ отъ притѣсненій и примирить съ династіей, безъ существеннаго ущерба для государства и казны, всѣ оппозиціонные элементы отнюдь не свидѣтельствуетъ ни объ ограниченности, ни о политической близорукости. Доводы Вельхаузена не имѣли большого успѣха; въ популярной, но составленной спеціалистомъ книгѣ объ исламѣ, вышедшей въ свѣть въ 1914 г., Омаръ II изображается, какъ Idealerscheinung eines unmännlichen Schwärmers¹.

Велькаузенъ, дъйствительно, приписываетъ Омару II черты, едва ли совитьстимыя въ одномъ лицъ. Халифъ изображенъ какъ искусный политикъ и въ то же время какъ стойкій и последовательный идеалисть, еще въ ранней молодости усвоившій ть религіозныя традиціи, которымъ потомъ служиль всю жизнь и которыя получили господство въ его царствованіе. Омаръ II, по словамъ Вельхаузена, родился въ Мединъ, провелъ тамъ большую часть своей молодости и вполнѣ проникся «традиціями города пророка» 3. Послъ смерти его отца Абд-ал-Азиза халифъ Абд-ал-Меликъ вызваль его въ Дамаскъ и выдаль за него свою дочь; впоследствін, при халиф Валид I (705—715) онъ вернулся въ Медину въ качеств в намыстника, причемъ халифъ этимъ назначениемъ хотълъ привлечь на свою сторону религіозные круги. Черезъ нісколько літь Валидь быль принуждень низложить Омара по требованію Хаджжаджа, такъ какъ подъ управленіемъ Омара Хиджазъ сделался убежищемъ для всехъ спасавшихся отъ преследованій Хаджжаджа религіозных элементовъ Ирака; вообще Омаръ въ Медин в поддерживаль связи съ представителями религіознаго благочестія, не обращая вниманія на ихъ враждебное отношеніе къ омейядскому правительству. Когда халифъ Сулейманъ передъ смертью не зналъ, кого назначить своимъ наследникомъ, придворный богословъ Раджа ибн-Хайва убедиль его совершить богоугодное дёло и завыщать халифать своему благочестивому двоюродному брату<sup>8</sup>.

Вельхаузенъ воспроизводить традицію, переданную у Табари и восходящую къ Вакиди (умеръ въ 823 г.); умалчивается о томъ, что рядомъ съ этой традиціей существуетъ другая, по которой Омаръ II послі вступле-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tr. Mann, Der Islam einst und jetzt, S. 86. Ср. также слова А. Е. Крымскаго Исторія арабовъ, изд. 1912 г., ч. II, стр. 128) о «святошѣ Омарѣ II».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das Arab. Reich, S. 166: «Er nährte sich an der Tradition der Stadt des Propheten».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid., S. 165.

нія на престоль сділался совству другимь человіжомь, чімь быль раньше. Межау тыть эта вторая традиція, восходящая, повидимому 1, къ современнику Вакиди, Мадании, находится въ большемъ согласіи съ фактами, изъ которыхъ некоторые были настолько известны, что о нихъ не могъ умолчать даже Вакиди. Самый яркій изъ этихъ фактовъ — казнь Хубейба, сына Абдаллаха иби-Зубейра. По разсказу Я'кубиз, Омаръ получилъ отъ халифа Валида приказаніе расширить «мечеть посланника Божьяго» и для этого разрушить находившіяся рядомъ съ мечетью хижины женъ пророка. Когда приступили къ работь, Хубейбъ сталъ заклинать Омара не трогать построекъ, упоминаемыхъ въ Коранъ 4; Омаръ вельлъ дать ему сто ударовъ кнутомъ и потомъ выдить на него ущать холодной волы, что повлекло за собой смерть (д'бло происходило зимой). Историкъ прибавляеть: «Когда Омаръ сдълался халифомъ и достигъ той степени подвижничества, которой достигъ, онъ говорилъ: «Кто поможеть мив противъ Хубейба?» (подразумъвается, конечно, въ день суда Божьяго). У Вакиди также говорилось о передълкахъ, произведенныхъ Омаромъ по приказанию Валида въ мединской мечети (Я'куби и Табари даже цитують тексть Вакиди почти въ одинаковыхъ словахъ) и о казни Хубейба. Вакиди только не связываль одного событія съ другимъ и относилъ ихъ къ разнымъ годамъ; по его разсказу, передълки были начаты въ 707 в и закончены въ 709 г. в, казнь Хубейба произошла въ 93 г. х., т. с. въ 711 нли 712 г.; при этомъ говорится только, что Хубейбъ быль подвергнуть такому наказанію по приказанію Валида; чёмь вызваль Хубейбъ гиввъ халифа, не сказано 7. О подробностяхъ наказанія у Вакиди говорилось почти въ тъхъ же словахъ, какъ въ источникъ Я'куби, причемъ Вакиди передаеть эти подробности со словь человъка, ссылавшагося на разсказъ очевилна 8.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. характерныя ссылки на Мадаини (على بن محمّد) у По́н-Са'да (VIII, 246,7; 249,20; 254,12) и у Мас'уди (Prairies d'or V, 424).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Годъ смерти Маданни, какъ извъетно, указывается различно; у Якута въ біографіи Маданни (The Irshad al-Arib, ed. Margoliouth, V, 309) 225 г. (840), у Табари (III, 1330,8)—228 г. (843).

<sup>3</sup> Hist. ed. Houtsma II, 339 ca.

<sup>4</sup> Kop. 49,4.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> По Табари въ раби I (II, 1192,18) или въ сафарѣ (II, 1194,4) 88 г.

<sup>6 90</sup> г. у Я'куби, II, 340.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ср. разсказъ Fragm. hist. arab. I, 4, гдё говорится, что صاحب البريد залифа о протесть Хубейба противъ разрушенія хижинъ, вслёдствіе чего Валидъ послалъ Омару приказаніе дать Хубейбу 100 ударовъ кнутомъ и вылить на него ушатъ холодной воды. По этому разсказу Омаръ впослёдствіи только жалёлъ, что не ограничился тёлеснымъ наказаніемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Табари II, 1255,3.

Омаръ II быль «мелинпемъ» только для такого представителя мусульманскаго благочестія, какъ Бухари<sup>1</sup>, но изъ біографическихъ свідіній о халиф' пе видно даже, чтобы въ Медин' жила его мать. Умил-Асимъ вли Лейла, внучка халифа Омара I; по біографическому словарю Навави в она поселилась въ Дамаскъ, глъ съ ней, очевилно, сошелся отецъ Омаръ II Абдал-Азизъ, сынъ халифа Мервана I и братъ халифа Абд-ал-Мелика. Говорится, что Абд-ал-Азизъ очень высоко ставиль этотъ союзъ съ родомъ халифа Омара и вельть своему домоправителю (قتير) приготовить для свадьбы сумму въ 400 динаровъ в. У того же Навави сказано, что Омаръ II родился въ Египть, по одному извъстію въ 61 г. хиджры (т. е. 680-1), по другому (именно по Ибн-Са'ду) въ 63-мъ (682-3). Въ томъ и другомъ саучаћ это событје последовало за несколько летъ до назначенія его отпа правителемъ Египта; но въ египетской исторіографія весть извівстіе, что Абд-ал-Азизъ прібэжаль въ Египеть и раньше, во время нам'єстничества Масламы иби-Мухаллада (667-682). Изъ разсказа Табари в можно заключить, что въ 61 г. Абд-ал-Азизъ находился съ отцомъ въ Мединъ и виъстъ сь Абд-ал-Меликомъ принималь участіе въ посольстві въ Мекку къ Абдаллаху ибн-Зубейру; но въ разсказт о событіяхъ 63 г., когда Мерванъ ви Есть съ Абд-ал-Меликомъ и другими Омейндами были осаждены въ «домъ Мервана» въ Мединъ и потомъ вынуждены покинуть городъ 7. Абд-ал-Азизъ не упоминается; возможно, что онь въ это время Ездиль въ Египеть. Въ сл'єдующіе годы Абд-ал-Азизъ снова находился при отп'в и принималь д'ятельное участіе въ техъ битвахъ, которыя спасли отъ гибели династію Омейядовъ. Въ битвъ при Мерджъ-Рахитъ въ 684 г., обезпечившей за Омейядами господство надъ Сиріей, Абд-ал-Азизъ былъ сброшенъ съ коня<sup>8</sup>; при завоеваніи Египта опъ находился во главь отряда, вторгнувшагося въ эту область черезъ Айлу<sup>о</sup>, т. е. по дорогь къ съверу отъ Сипайскаго полуострова. Покидая Египеть въ февралъ 685 г. 10, Мерванъ назначилъ правителемъ страны Абд-ал-Азиза, который управляль Египтомъ до своей смерти,

<sup>1</sup> Ср. ссылку на него у Навави, Biogr. dict., р. 466.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Biogr. dict. p. 464.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 243 сл. Навави, Biogr. dict., р. 466.

<sup>4</sup> Biogr. dict., р. 465 сл. 63 г. также у Ибн-Са'да VIII, 243,7; 62 г. у Табари II, 1182,18.

<sup>6</sup> Кинди, ed. Guest, 54,12.

<sup>6</sup> Табари II, 397,18.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Табари II, 405 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Tadapu II, 479 ult.

<sup>9</sup> Кинди 42,8 и 43,12.

<sup>10</sup> Реджебъ 65 г. у Кинди 48,8.

последовавшей по Кинди въ 7051, по Табари и другимъ источникамъ въ 704 г. За все это время онъ только два раза, въ 80-хъ и 90-хъ годахъ VII в.. Вздиль въ Сирію къ своему брату халифу Абд-ал-Мелику, гдв принималь участіе въ усмиреніи возстанія одного изъ Омейядовъ, котораго Абд-ал-Меликъ оставилъ своимъ представителемъ въ Ламаскъ 4. Въ Египть Абд-ал-Азизъ правилъ вполнъ самостоятельно и полновластно распоряжался доходами этой области: ему была подчинена также свверная Африка<sup>5</sup>. На находившіяся въ его распоряженім средства онъ, между прочимъ, построняъ «позолоченный домъ» (البرار المناقسة) въ Канрв, къ западу отъ мечети Амра, которая также была при немъ расширена и перестроена, и произвелъ рядъ построекъ (дома и мечети) и насажденій (виноградники и пальмовыя рощи) въ сосъднемъ Хульванъ, куда онъ въ 689 г. перенесъ свое мъстопребывание и гд'в его впосл'єдствіи застигла смерть 6. Его личный образь жизни, однако, не отличался пышностью; оставшаяся после него одежда частью была въ заплатахъ7: въ его казић было найдено всего 7000 динаровъ8. Абд-ал-Азизъ огличался болье мягкимъ характеромъ, чымъ его брать Абд-ал-Меликъ, котораго онъ старался удержать отъ слишкомъ суровой расправы съ врагами, и не быль также чуждъ религіознаго благочестія. Передъ смертью онъ, очевидно, боясь суда Божьяго, говорилъ, что хотыль бы быть полнымъ ничтожествомъ, горстью праха, или вести жизнь пастуха верблюдовъ на окраинъ Хиджаза 10.

Будущему халифу Омару II было уже болье 20 льть, когда умерь Абд-ал-Азизъ. Въроятно, онъ провель по крайней мъръ часть своей молодости при дворъ своего отца въ Египтъ; среди наслъдства, полученнаго имъ отъ отца, были нъкоторые предметы, происходивше, по преданію, изъ со-кровищищы Фараона 11. Въ разсказахъ о происходившихъ тогда въ Египтъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Кинди 55,1 (джумада I 86 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Табари II, 1165,17 (джумада I 85 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 85 г. у Я'куби, 335.

<sup>4</sup> Табари II, 783 сл., объ Абд-ал-Азизь 789,10. Кинди 49,3.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ср. статью объ Абд-ал-Азиз'в (К. V. Zettersteen) въ Enz. des Islam, I, 38; также II, 6 (s. v. Egypten, C. Becker).

<sup>6</sup> О постройкахъ Кинди 49 сл.

<sup>7</sup> Кинди 55,14.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ibid. 55.10.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Разсказъ у Табари II, 789 сл. Ср. приведенныя у Я'кубп (II, 334 внизу) слова объ Абд-ал-Азизъ какъ «самомъ великодупиюмъ по характеру изъ царев», которихъ онъ зналъ.

<sup>10</sup> Кинди 55,5.

<sup>11</sup> Табари I, 485,12.

событіяхъ упоминается только одинъ сынъ Абд-ал-Азиза, Асбагъ 1, любимець отца, который хотель назначить его своимъ наследникомъ 2, но лишился его незадолго до своей собственной смерти. Ибн-Кутейба говорить объ Асбагь, что онъ былъ ученымъ человъкомъ и могъ предсказывать будущее; онъ будто бы предсказалъ будущую судьбу своего брата Омара, когда тогъ получилъ отъ лошади ударъ копытомъ, знакъ котораго сохранилъ на всю жизнь 3. Историки приписывають Омару I предсказаніе, что одинъ изъ его потомковъ, на лицъ котораго будеть знакъ, наполнитъ землю справедливостью; говорится также о преданіи, будто этотъ «носящій знакъ» долженъ былъ быть изъ Омейядовъ 4; ученые увъряли, что такое предсказаніе находится въ книгъ Даніила 5. По словамъ Табари, этотъ случай произошель съ Омаромъ въ Дамаскъ 6; больше о его молодости у Табари ничего не говорится 7. Всего у Абд-ал-Азиза было десять дътей, семь сыновей и три дочери 8, изъ которыхъ одна была выдана за сына Абд-ал-Мелика, будущаго халифа Валида.

Послѣ смерти Абд-ал-Азиза Абд-ал-Меликъ назначиъ намѣстникомъ Египта своего сына Абдалаха, которому было поручено по возможности упичтожить всѣ слѣды управленія Абд-ал-Азиза 9. Дѣти Абд-ал-Азиза, очевидно, не могли оставаться въ Египтѣ; повидимому, они переселились въ Дамаскъ. Абд-ал-Меликъ выдалъ за Омара свою дочь Фатиму, которой было суждено пережить своего мужа и принять его послѣдній вздохъ, хотя она далеко не была его единственной женой 10. Омаръ пріобрѣлъ расположеніе своего тестя; есть извѣстіе, что онъ сидѣлъ выше всѣхъ сыновей халифа, кромѣ наслѣдника, Валида 11. Еще болѣе высокое положеніе занялъ Омаръ въ царствованіе Валида (705—715). Въ 706 г. Омаръ былъ назначенъ намѣстникомъ Медины и поселился въ домѣ своего дѣда Мервана; багажъ молодого намѣстника прибылъ на 30 верблюдахъ, что отмѣчаеть и

<sup>1</sup> О немъ у Кинди, 51 и 54; Северъ, ed. Seybold, 138 ult.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Табари (II, 1167,10) говорить то же самое о другомъ сынь, Абу-Бекры.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Ибн-Кутейба, كتاب المعارف, ed. Wüstenfeld, 184.

<sup>4</sup> Выраженіе اشْج بنى مَروان въ الثقائي, VIII, 151.

<sup>5</sup> У Ибн-Кутейбы (1. с.) слова الأشتج съ ссылной па Асма'н.

<sup>6</sup> Табари II, 1362,18. По Fragm. hist. arab. I, 39 въ Египть.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Разеказъ о томъ, какъ Омаръ съ разръщенія отда бадиль учиться въ Медину, есть въ Fragm. hist. arab. I, 40.

<sup>\*</sup> Перечисленіе ихт. у Ибн-Кутейбы, І. с.

<sup>9</sup> Кинди 58,7,

<sup>10</sup> Ср. перечисленіе женъ и дітей Омара у Ибн-Са да, VIII, 242 сл.

<sup>. 7111, 151</sup> كتاب الاناني 11

Вакиди 1. Изъ этого видно, что Омаръ своимъ роскошнымъ образомъ жизни выд'алялся даже среди представителей династіи Омейяловъ. О томъ же свидътельствуетъ рядъ разсказовъ историковъ. Говорили, что никто не тратилъ такъ много денегъ на духи, одежду и лошадей, какъ Омаръ<sup>2</sup>. Изъ-за его духовъ люди платили деньги въ прачешной, чтобы ихъ одежду стирали вивств съ одеждой Омара, такъ чтобы она пропиталась тымъ же запахомъ 3. Поставлявшій ему одежду торговець Хаджжаджь разсказываль, что до вступленія Омара на престоль его одежда обходилась ему въ 400 дирхемовъ, и то онъ находиль ее слишкомъ грубой: послѣ вступленія на престоль онъ покупалъ одежду за 14 дирхемовъ, и то находилъ ее слишкомъ тонкой 4. Мас чли разсказываеть то же самое о плащь (حلة) въ 1000 динаровъ и рубахь въ 10 дирхемовъ 5. Омаръ въ Мединѣ щедро награждалъ поэтовъ за привътственные стихи; одинъ изъ нихъ получилъ отъ намъстника за свое стихотвореніе 15 верблюдинъ 6.

Предшественникъ Омара Хишамъ ибн-Исманлъ Махзуми былъ тестемъ халифа Абд-ал-Мелика и дъдомъ его сына, будущаго халифа Хишама 7. Несмотря на это высокое положение, Омаръ по приказанию халифа поставиль своего предшественника у дома Мервана къ позорному стодбу. Хишамъ во время своего нам'єстничества всячески прит'єсняль представителей религін, во главѣ которыхъ находился Са'идъ ибн-Мусейябъ, и Алидовъ, изъ которыхъ главнымъ былъ Алій, сынъ Хусейна; теперь Са'идъ и Алій будто бы запретили своимъ приверженцамъ оскорблять павшаго врага словомъ или хотя бы взглядомъ 8.

По разсказу Вакиди, Омаръ тотчасъ послѣ вступленія въ должность созвалъ къ себъ мединскихъ факиховъ и объявилъ имъ, что во всемъ будеть поступать по ихъ указаніямъ. Среди нихъ упоминаются два внука халифа Омара I, благочестивый внукъ халифа Абу-Бекра Касимъ и брать Абдаллаха ибн-Зубейра, историкъ Урва. Не упоминается въ этомъ спискъ Са'идъ

<sup>1</sup> Табари II, 1182,18. Ср. Я'куби, Hist., II, 339.

<sup>2</sup> Полн'ве всего у Ибн-Ca'да, VIII, 244,26: الناس لباسا ومن اظيب الناس لباسا ومن اظيب الناس الناس الباسا ومن اظيب الناس رُيْعاً ومن اخْيل الناس في مشيه. . VIII, 155 كتاب الافاني 3 4 Ибн-Са'дъ VIII, 246,7 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Prairies d'or V, 424. Въ Fragm. hist. arab. I, 40 говорится объ одеждѣ въ 100 динаровъ и меньше чемъ въ 1 динаръ.

<sup>6</sup> كتاب الاغاني VIII, 155.

<sup>7</sup> Табари II, 1174,6 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Табари II, 1183,12 сл. Я'куби, Hist., II, 339.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Табари II, 1182 ult. сл. О Касим'в часто у Ибн-Са'да. Въ указател'в къ изданию Табари факихъ Касимъ ошибочно отличается отъ внука Абу-Бекра.

ибн-Мусейябъ; судя по разсказу о прівздв въ Медину въ 710 г. халифа Валида 1, Са'идъ и во время нам'єстничества Омара оставался въ такомъ же отчужденіи отъ властей, какъ прежде. Чтобы связать Са'ида съ Омаромъ, преданіе только могло приписать Са'иду предсказаніе будущаго; Са'ядъ будто бы послалъ одного изъ своихъ учениковъ въ домъ Мервана посмотр'єть на «махдія»; ученикъ вернулся и объявилъ, что въ дом'є Мервана никакого махдія не оказалось; только тогда Са'идъ объяснилъ ему, что махдіемъ будеть сидящій теперь въ дом'є Мервана Омаръ ибн-Абд-ал Азизъ 2. Разсказъ о суровой расправ'є съ сыномъ Абдаллаха ибн-Зубейра показываетъ, что и вліяніс остальныхъ факиховъ на Омара преданіемъ значительно преувеличено.

Омаръ былъ въ Мединъ върнымъ исполнителемъ предначертаній халифа Валида. Исполняя повельніе халифа. Омаръ произвель въ Мединь наборъ и назначилъ 2000 (изъ нихъ отправились 1500) мединцевъ на съверъ для участія въ набыть на византійскія владынія в. Впослыдствін, будучи халифомъ. Омаръ не одобрялъ пышности построенной Валидомъ знаменитой «мечети Омейядовъ» въ Дамаскъ: будучи намъстникомъ Медины, онъ, по желацію Валида, разрушиль простую мечеть пророка и выстронль вибсто нея нышное зданіе. Есть изв'єстіе, что византійскій императоръ прислаль для этой постройки, по желанію халифа, сотню рабочихъ, 100.000 золотниковъ золота и сорокъ верблюдовъ, нагруженныхъ мозанкой, выломанной изъ развалинъ старыхъ городовъ 4. На полу мечети мозанкой было выложено имя Валида: впоследствии халифъ Махлій уничтожиль эту надпись и замѣпиль имя Валида своимъ<sup>5</sup>, какъ въ IX в. Мамунъ замѣнилъ своимъ именемъ имя Абд-ал-Мелика въ јерусалимской мечети в. Передълки, пропзведенныя въ мединской мечети при Махдіи, снова потребовали большого количества золота, мрамора и мозанки; по проніи судьбы, въ этихъ работахъ прицималь участіе потомокъ Омара II7, какъ самъ благочестивый халифъ, врагъ всякой нышности въ религіозномъ культь, въ дни своей молодости обратиль вы нышное зданіе простую мечеть пророка.

Во время своего нам'ястничества Омаръ не покидалъ Хиджаза и нъсколько

<sup>1</sup> Табари II, 1232 ult. и сл. Л'куби, Hist., II, 340.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 245,4 сл.

<sup>3 2000</sup> по Я'куби, II. 339; 1500 у Табари II, 1192,10.

<sup>+</sup> Я'куби, Hist., II, 340. Табари II, 1194.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Табари III, 535. Ссылка на это мёсто должна быть прибавлена вы указателё къ изданію Табари, стр. 628, при имени الوليد بن عبد الهاك.

<sup>6</sup> Mipt. Henama, 1, 204.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Beladsori 7.

льть къряду, съ 706 г., стояль во главь паломичества. Въ 710 г. паломичество было совершено подъ руководствомъ самого халифа, который прибыль въ Мекку и Медину, чтобы лично осмотръть производившіяся по его приказанію работы, и быль торжественно встречень Омаромъ 1. Въ 711 г. паломничествомъ спова руководилъ Омаръ. Время его отозванія изъ Медины опреділяется различно; указываются 93 и 94 г. хиджры, т. е. 712 и 713 гг.<sup>2</sup>. Тотчасъ послъ своего отозванія онъ приняль участіе въ набъгь на византійскія владенія, повидимому, единственный разъ въ своей жизни. О причинь его отозванія разсказывають, что Хаджжаджь пожаловался халифу Валиду, что въ Хиджазъ, именно въ Меккъ и Мединъ, находятъ убъжище вск бытлецы изъ Ирака. Халифъ попросилъ его назвать двухъ угодныхъ ему людей; Хаджжаджъ указалъ на Халида ибн-Абдаллаха ал-Касри и Османа иби-Хайяна; Валидъ назначиль Халида нам'встникомъ Мекки, Османа — нам'єстникомъ Медины и отозваль Омара. По другому изв'єстію того же Табари, однако, Халидъ уже былъ намъстникомъ Мекки въ 708 г. 3. Достовернымъ можеть считаться факть, что въ Хиджазе въ то время были бъглецы изъ Ирака; по разсказу Я'куби, приказаніе выселить ихъ было дано халифомъ Халиду, который уже оть себя послаль въ Медину Османа пбн-Хайяна 4. Омаръ, во всякомъ случав, покинулъ Медину до прибытия поваго нам'естника, оставивь там'ь своимь зам'естителемь назначеннаго имъ-же казія Абу-Бекра ибн-Хазма 5. Казій Абу-Бекръ считался однимъ паъ благочестивыхъ факиховъ и происходиль изъ ансаровь; факть его навначенія ивалется едва ли не единственнымъ доказательствомъ, что Омаръ еще во время своего нам'ьстпичества сблизился съ мединскими религіозными кругами; Абу-Бекръ, однако, не связалъ своей судьбы съ судьбой Омара и остался казіемъ при его преемникъ.

Враждебное отношеніе Омара и его семьи къ Хаджжаджу могло быть вызвано не только религіозными причинами. По своимъ взглядамъ и образу жизни Омаръ долженъ былъ больше примыкать къ культурнымъ кельбитамъ, чЕмъ къ грубымъ кайситамъ, представителемъ которыхъ былъ Хаджжаджъ; взгляды Омара вполнъ раздъляла его сестра Умм-ал-бининъ, жена халифа Валида. Ибн-Кутейба разсказываетъ, что Хаджжаджъ однажды принелъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Разсказъ по Вакиди у Табари, II, 1232,10 сл. П'куби II, 340.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Табари II, 1255. Омаръ прибылъ въ Медину въ раби I 87 г. (Табари II, 1182,17; Иби-Са'дъ VIII, 244,4), по Иби-Кутейбь (كتاب المعارف, 182) онъ пробылъ въ Мединъ 7 лътъ и 5 мѣсяцевъ, что указывало бы на ша'банъ 94 г.

<sup>3</sup> Табари II, 1199.

<sup>4</sup> Л'куби II, 347.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Эта подробность у Табари II, 1255,14 сл.

къ Валиду въ панцырѣ и черной чалмѣ, съ арабскимъ лукомъ и колчаномъ; Умм-ал-бининъ послала спросить халифа: «Что это за бедуинъ пришелъ къ тебѣ въ грубой одеждѣ, при оружіи, и ты самъ принимаешь его безъ верхней одежды?». Узнавъ, что это —Хаджжаджъ, Умм-ал-бининъ велѣла передать мужу: «Я охотнѣе узнала бы, что ты бесѣдуешь наединѣ съ апгеломъ смерти, чѣмъ что ты бесѣдуешь наединѣ съ Хаджжаджемъ». Дальше говорится, какъ Хаджжаджъ предупредилъ халифа противъ опасностей женскаго вліянія и какъ Умм-ал-бининъ за это вызвала его къ себѣ и въ рѣз-кихъ словахъ отчитала его 1.

Въ послъдніе годы царствованія Валида, повидимому, между семьей Абд-ал-Азиза и Хаджжаджемъ произошло примиреніе, По распоряженію халифа Абд-ал-Мелика, халифать после Валида должень быль перейти къ его брату Сулейману; Валидъ хотвлъ заставить Сулеймана отказаться оть своихъ правъ въ пользу Абд-ал-Азиза, сына Валида и Умм-ал-бининъ. Сторонникомъ этой кандидатуры былъ и Хаджжаджъ, для котораго вступленіе на престолъ Сулеймана было еще менбе желательно, чемъ переходъ власти къ сыну Умм-ал-бининъ и племяннику Омара. Сулейманъ упорно отказывался исполнить желаніе халифа, и Валидъ умерь прежде, чёмъ успіль осуществить свой планъ; но о кандидатуръ Абд-ал-Азиза говорили открыто, и поэтамь было приказано подготовить къ этой перемънъ общественное мивніе. Табари приводить стихи поэта Джерира, гдв между прочимь говорится: «Если спросять, кто изъ людей — лучшій изъ халифовъ, всё пальцы укажуть на Абд-ал-Азиза. Они считають его самымь достойнымь халифата изъ всёхъ людей и въ этомъ не ошибаются; торопитесь принести ему присигу» 3. Распоряжение Абд-ал-Мелика осталось, однако, неотмѣненнымъ и вступило въ силу тотчасъ послъ смерти Валида, послъдовавшей въ концъ января в или въ концъ февраля 715 г. Омаръ быль тогда въ Дамаскъ и, повидимому, считался первымъ лицомъ послъ халифа; имъ была произнесена молитва надъ тъломъ умершаго халифа, и онъ же привелъ население Дамаска къ присягѣ законному наслѣднику, находившемуся тогда въ Палестинв 4. Омару удалось сохранить такое же вліятельное положеніе при Сулейманъ и въ то же время остаться другомъ своего племяпника Абд-ал-Азиза. Посл'є смерти Сулеймана войско, не зная о его зав'ящаніи, принесло присягу Абд-ал-Азизу; самъ Омаръ выражалъ готовность отказаться въ

<sup>1</sup> Ujûn al Ahbar ed. Brockel mann, p. 206,3 cx.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Табари II, 1283,7 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Середина джумада I у Я'куби, II, 349 и 351; джумада II у Табари, II, 1269,14 и др.

<sup>4</sup> Я'куби, Hist., II, 349 и 351.

пользу Абд-ал-Азиза отъ своихъ правъ; но Абд-ал-Азизъ объявилъ, что вполить одобряетъ провозглашение халифомъ Омара 1.

Хаджжаджъ умеръ еще въ 714 г., не доживъ, къ своему счастію, до вступленія на престоль его врага Сулеймана<sup>3</sup>.

Сулейманъ, подобно Валиду, любилъ воздвигатъ постройки; съ его именемъ связано основаніе Рамлы, сдёлавшейся потомъ главнымъ городомъ Палестины; но больше всего онъ любилъ женщинъ и пиршества, и ему подражали его приближенные в. Очень вёроятно, что такую же жизнь велъ въ эти годы Омаръ. Ибн-Са дъ приводитъ разсказъ человёка, видёвшаго Омара при дворё Сулеймана; Омаръ не выдёлялся отъ окружающихъ по своей одеждё и производилъ впечатлёніе сильнаго, крёпкаго и, конечно, жизнерадостнаго мужчины. Вельха узенъ полагалъ, что образъ жизни Омара представлялъ полную противоположность образу жизни Сулеймана: Sulaiman war ein üppiger Wüstling, Umar fast ein Ascet в. Въ дъйствительности Омаръ, не дожившій до 40 лётъ, имёлъ по Ибн-Кутейбё 14 в, по Ибн-Са дътей в дътей в нихъ 9 отъ рабыни-наложницы, что, во всякомъ случать, не свидётельствуеть объ аскетическомъ образъ жизни.

По разсказу Я куби в, Сулейманъ въ 97, т. е. въ 716 г. совершилъ паломничество въ Мекку; съ нимъ былъ и Омаръ. Еще раньше Сулейманъ смѣнилъ назначенныхъ Хаджжаджемъ намѣстниковъ Мекки и Медины; намѣстникомъ Медины теперь сдѣлалось то же лицо, которое при Омарѣ было назначено кавіемъ. Новый намѣстникъ долженъ былъ построить для Сулеймана дворецъ въ Джурфѣ, въ 3 миляхъ къ сѣверу отъ Медины въ Мекку паломниковъ застигла гроза съ такими ударами молніи, что Сулейманъ испугался; Омаръ сказалъ ему: «Такова милость (Господня), каково же будетъ наказаніе»! Изъ этого можно было бы заключить, что Омаръ уже тогда предавался благочестивымъ мыслямъ. Приводятся нѣкоторыя подробности о паломничествѣ и о бесѣдахъ между халифомъ и факихами. На обратномъ пути Сулейманъ былъ въ Герусалимѣ; здѣсъ ему надоѣли своими колокольчиками

<sup>1</sup> Ibid. 361. Табари II, 1345.

<sup>2</sup> Объ этой враждв характерный разсказъ у Джахиза, البيان والتبيين, Г, 149 сл.

в Табари II, 1273 наверху.

<sup>4</sup> Ибн Са'дъ VIII, 297.14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Das Arabische Reich 167.

<sup>184.</sup> كتاب المعارف 6

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 242 сл.

<sup>\*</sup> Ja'qubi Hist. II, 358.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> О м'встоположения Якуть II, 62,19.

прокаженные, и онъ велёлъ-было ихъ сжечь, причемъ сказалъ: «Если бы въ нихъ было что нибудь хорошее, Богъ не наслалъ бы на нихъ такого испытанія». Омаръ уговорилъ халифа отмёнить это жестокое повелёніе, и прокаженные были только посланы въ уединенную деревню, гдё бы они не общались съ другими людьми.

О паломничествъ Сулеймана въ 97 г. и объ участіи въ этомъ паломничествъ Омара говорить и Табари 1. Въ паломничествъ принимали участіе также поэты. На обратномъ пути, въ Мединъ, къ халифу привели 400 плънныхъ грековъ; халифъ и его спутники начали избивать ихъ, причемъ честъ нанести первый ударъ досталось молодому потомку Алія Абдаллаху ибн-Хасану, сидъвшему ближе всего къ халифу. Въ избіеніи должны были принять участіе всъ присутствовавшіе; неловкость поэта Фераздака вызвала смъхъ халифа 2. Не сказано, какое впечатлъніе произвела эта сцена на Омара и принималъ ли онъ также участіе въ избіеніи. Такія сцены не мъшали Сулейману считаться благочестивымъ человъкомъ и произносить назидательныя проповъди; Мадаини приводитъ его проповъдь о Коранъ, гдъ онъ увъщевалъ своихъ слушателей во всъхъ своихъ поступкахъ руководствоваться книгой Божіей, которая отмънила прежнія книги и сама не будеть отмънена никакой другой 8.

О путешествіи Сулеймана и Омара по Палестинѣ источники, кромѣ Я'куби, сообщають мало подробностей. Извѣстно, что его строительная дѣятельность въ Рамлѣ продолжалась и послѣ его вступленія на престоль 4; но долго ли онъ тамъ жилъ, не говорится. На пути въ Герусалимъ онъ проѣхалъ мимо Хеврона, но не заѣзжалъ туда, такъ какъ съ этимъ городомъ было связано дурное предзнаменованіе 5. Путь изъ Герусалима онъ соверниять по обычному въ арабскій періодъ маршруту, черезъмѣстность къ востоку отъ Гордана, гдѣ останавливался въ одномъ христіанскомъ монастырѣ; здѣсь онъ будто бы велѣлъ оскопить одного человѣка, ухажившаго за одной изъ его рабынь, вслѣдствіе чего монастырь былъ прозванъ «монастыремъ евнуховъ» 6. Осенью 716 г. 7 онъ прибыль въ лагерь Дабикъ въ сѣверной Сиріи, педалеко отъ Халеба. Отсюда было снаряжено войско, подъ началь-

<sup>1</sup> Табари II, 1313,10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. 1338 c.1.

<sup>3</sup> Fragm. hist. arab. I, 35 (по Маданни).

<sup>4</sup> Ср. напр., слова Балазури 143; переводъ И. А. М. Вдинкова, Палестина, И, 84.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Балазури 129; Мѣдниковъ, Палестина, I, 703 и II, 67.

<sup>6</sup> Икуть II, 657 сл.; Мъдниковъ, Палестина, II, 1026.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Табари II, 1315,18 о прибытін въ Дабикт. въ 98 г. (посл. 25 авг. 716) и Fragm. hist. агар. I, 25 о выступленін Масламы до начала зимы.

ствомъ брата халифа, Масламы, выдёлявшагося среди сыновей Абд-ал-Мелика своими военными доблестями, для завоеванія Константинополя. Столица Византіи еще ни разу не подвергалась такой опасности; она была осаждена съ суши и съ моря; арабы переправились черезъ Дарданеллы на Балканскій полуостровъ и одержали побёду во Оракіи. Сулейманъ оставался въ Дабикѣ; для подкрѣпленія Масламы вить былъ посланъ флотъ (греческій флотъ передъ этимъ совершилъ удачное нападеніе на сирійскую гавань Ладикію) и сухопутный отрядъ; во главѣ послѣдняго былъ Амръ ибн-Кайсъ, выступившій, повидимому, уже при новомъ халифѣ Войско Масламы цѣлый годъ осаждало Константинополь, но безуспѣшно; столица была спасена военнымъ и особенно дипломатическимъ искусствомъ императора Льва III; кромѣ того арабы не нашли для себя достаточно продовольствія во Оракіи, вообще считавшейся плодородной областью, но въ то время опустошенной предшествующими военными событіями в.

Сулейманъ послѣ вступленія на престоль назначиль своимъ наслѣдникомъ своего сына Эйюба, и это назначеніе, какъ въ свое время назначеніе Абд-ал-Азиза, также было воспѣто поэтомъ Джериромъ і; но молодой человѣкъ умеръ раньше отца. Осенью 717 г. Сулейманъ въ Дабикѣ былъ разбитъ параличемъ і; передъ смертью онъ, по совѣту своего руководителя, Раджа ибн-Хайвы, назначилъ своимъ преемникомъ Омара. Вельхаузенъ полагаетъ, что это назначеніе было неожиданнымъ для всѣхъ, въ особенности для самого Омара в. Такое впечатлѣніе, дѣйствительно, можно получить отъ разсказа Вакиди. По Мадаини кандидатура Омара, какъ перваго послѣ халифа лица, казалась настолько естественной, что Омаръ обратился къ Раджа съ настойчивой просьбой не предлагать этой кандидатуры и не поддерживать ея, если ее предложить самъ халифъ. Раджа понялъ эти слова такъ, какъ ихъ, вѣроятно, надо было понимать, и сказалъ Омару: «Я вижу, что тебѣ очень хочется сдѣлаться халифомъ». Омару, какъ прибавляеть историкъ, «стало стыдно» 7.

<sup>1</sup> Ja'qubi Hist. II, 359.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Такъ по Ja'qubi Hist. II, 363. Едва ли можно предполагать, что Амръ передъ этимъ вернулся изъ Византін въ Сирію.

<sup>3</sup> Эта подробность въ Fragm. hist. arab. I, 27. Въ этомъ сочинении, какъ извъстно, сохранияся самый подробный въ арабской литературъ разсказъ объ осадъ Константинополя при Сулейманъ.

<sup>4</sup> Стихъ въ Fragm. hist. arab, I, 34.

<sup>•</sup> كانت ملّته ذات الحنب BBusy وكانت ملّته ذات الحنب.

Das Arab. Reich 166.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ибн-Са'лъ VIII, 249,30 сл.

Посл'ь своего провозглашенія халифомъ Омаръ отказался отъ пользованія халифскими лошадьми и съль на своего мула, отвергь предложеніе отправиться въ жилище халифа и вернулся въ свой шатеръ 1. Этимъ онъ сразу даль понять, что будеть жить и управлять иначе, чемь все его предшественники. Лозунгъ: «Книга Божіл и сунна пророка Его», который сдълался потомъ лозунгомъ возстаній, при Омар'є былъ девизомъ самого правительства. Такая политика была лучшимъ средствомъ примирить съ династіей оппозиціонные элементы, тімь болье, что населеніе халифата накануні 100 г. хиджры переживало такой же религіозный психозъ, какъ населеніе католической Европы наканунь 1000 г. по Р. Хр. Мижие, что арабской державъ суждено просуществовать только 100 лъть, было настолько распространено, что оно дошло до самаркандскаго князя, какъ видно изъ его письма китайскому императору; въ письм' упоминалось объ этомъ предсказаніи и говорилось, что поэтому именно теперь лучшее время для нападенія на халифать 3. Усиденію религіознаго и въ особенности покаяннаго настроепія могла содъйствовать плачевная неудача предпринятаго съ большими силами похода на Константинополь.

Такому моменту въжизни халифата вполнъ соотвътствовало появление халифа, какъ своимъ именемъ и происхожденіемъ, такъ и своимъ вибщиимъ образомъ жизни напомнившаго мусульманамъ патріархальныя времена Омара І. Людямъ, видъвшимъ Омара въ Мединъ или при дворъ Сулеймана, трудно было узнать его въ бледномъ и похудевшемъ человекев, походившемъ по вн'єщцости на монаха 4, распоряжавшемся доходами міровой имперіи и отказывавшемся отъ всякихъ земныхъ наслажденій ради спасенія своей души. Самъ Омаръ будто бы говориль такимъ людямъ, что остается веренъ себе; достигнувъ какой нибудь цѣли, онъ всегда стремился къ иной, болѣе высокой; сдёлавшись халифомъ, онъ достигь предёла земныхъ желаній и потому стремится къ единственной цёли, которая передъ нимъ еще осталась — къ райскому блаженству 5.

Въ преданіяхъ объ Омар'в II, какъ и въ предапіяхъ объ Омар'в I, говорится преимущественно о внышнемь образь жизни и личныхъ привычкахъ халифа, которыя описываются съ большими подробностями; говорится даже

<sup>1</sup> Иом-Са'дъ VIII, 249,2 сл. По Ион-Са'ду и по Табари (II, 1345 наверху) Омаръ вернулся въ свой шатеръ впредь до выселенія изъ жилища халифа семьи Сулеймана.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. объ этомъ мою статью въ ЗВО. XVII, 0140 сл.

قد نعل ودقت عنقه :471, 297.17 VIII, عند نعل ودقت عنقه الكانة الك

<sup>4</sup> Ibid. 244,87 الرهبان 1bid. 296,17 مشية الرهبان VIII, 155.

о томъ, какъ онъ шелъ отправлять свои естественныя надобности 1. Передатчики знають, какъ одевался халифь у себя дома 3, какого цвета была его одежда, верхняя и нижняя в, какой длины и ширины быль его плащъ в, въ какую цену — именно въ 12 дирхемовъ — оценивался его полный костюмъ, приготовленный изъ египетскихъ тканей: шапка (کیامة), чалма (عامة), рубаха (قبص), верхнее платье (قبطة), туника (قرطة), башмаки (فنقان) и плащъ 5. Гораздо меньшей ясностью и цельностью отличаются известія о его государственныхъ мѣропріятіяхъ. Преданіе, между прочимъ, даетъ намъ каррикатурный образь халифа, будто бы громко восклицавшаго въ большой мечети Дамаска: «Нътъ у насъ правъ на повиновеніе, когда мы нарушаемъ повеленія Божін» 6. Эги и подобныя имъ преданія, какъ мы увидимъ, опровергаются другими, болье достовърными, въ которыхъ Омаръ является передъ нами еще более осторожнымъ и благоразумнымъ правителемъ, чемъ полагаеть Вельхаузенъ.

Однимъ изъ первыхъ мфропріятій новаго халифа было окончаніе несчастной войны съ Византіей. Имъ быль послань отрядъ къ Константинополю, не для подкрыпленія осаждавшей городь армін, но только для того, чтобы снабдить ее провіантомъ, одеждой и лошадьми и облегчить ея отступленіе. По Я'куби во главъ этого отряда быль Амръ ибн-Кайсъ 7; Табари и самъ Я'куби называють Амра ибн-Кайса начальникомъ отряда, действовавшаго еще при Сулейманъ во Оракіи в; по самому подробному арабскому разсказу объ осадъ порученіе вести къ Константинополю отрядь и поддержать отступленіе Масламы было дано начальнику Малатін. Арабскій авторъ увбряеть, что Маслама въ то время быль близокъ къ успъху и просиль посла халифа дать ему еще небольшой срокъ для окончанія осады; но посоль, действуя согласно данной ему инструкців, не согласился ждать и часа 9. По византійскимъ извъстіямъ отступленіе Масламы началось уже въ августь 718 г. 10, т. е. еще при жизни Сулеймана, такъ что посланный Омаромъ отрядъ долженъ былъ застать армію Масламы уже на пути въ Сирію и могь только облегчить ея отступленіе.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 265,23 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. 297,2 ca.

<sup>3</sup> Ibid. 298,7.

<sup>4</sup> Ibid. 297,6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid. 297,20.

<sup>6</sup> Ibid. 253,7.

<sup>7</sup> Ср. выше стр. 215, прим. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Табари II, 1317,12; ср. Ja'qubi Hist. II, 359

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Fragm. hist. arab. I, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Очерки по исторіи Византіи, подъ ред. В. Н. Бенешевича, І, 63.

По словамъ Балазури<sup>1</sup>, Малатія въ то время не имѣла военнаго значенія; пограпичное укрѣпленіе было перенесено съ 702 г. на три дня пути дальше къ западу, въ Таранду (нынѣ Деренде); въ Малатіи оставалось немногочисленное армянское населеніе, и только лѣтомъ туда приходилъ отрядъ изъ Месопотаміи. Омаръ противъ желанія гарнизона велѣлъ покинутъ Таранду и снова перенести пограничное укрѣпленіе въ Малатію<sup>2</sup>; отступленіе халифата въ этомъ мѣстѣ было окончательнымъ. Есть извѣстіе, что Омаръ и на берегу Средиземнаго моря думалъ отодвинуть границу до Антіохіи, и только ранняя смерть помѣшала ему выполнить это намѣреніе<sup>3</sup>. По другому извѣстію<sup>4</sup> Омара убѣдили въ Масисѣ, куда опъ ѣздилъ лично, что очищеніе пограничныхъ крѣпостей подвергнетъ опасности Антіохію; Омаръ не только отказался отъ своего намѣренія, но построилъ въ передовомъ кварталѣ Кафарбайа, на западномъ берегу Джейхана, мечеть съ цистерной, причемъ па цистернѣ было вырѣзано его имя.

По преданію, Омаръ быль противникомъ иден джихада и находиль, что мусульмане должны довольствоваться тёмъ, что получили отъ Бога, не предпринимая новыхъ завоеваній 5. Даже во время проповёди въ мечетяхъ Омаръ, вопреки извёстному обычаю мусульманъ въ завоеванныхъ областяхъ, не ниёлъ при себё меча 6. При немъ, однако, былъ соворшенъ побёдоносный ноходъ на турокъ изъ Хорасана 7, былъ взятъ и укрёпленъ городъ Нарбонна во Франціи 8; былъ посланъ даже отрядъ для набёга на византійскія владёнія изъ Химса 0, куда пріёзжалъ самъ Омаръ. Столь же замёчательно, что самымъ приближеннымъ къ халифу лицомъ изъ сыновей Абд-ал-Мелика быль не благочестивый Са'идъ, прозванный «добродётельнымъ» (سعيد الخير) 10, но прославившійся своими военными доблестями Маслама 11. Маслама въ царствованіе Омара не принималь участія во внёш-

<sup>1</sup> Beladsori 185 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> По Fragm. hist. arab. I, 63 Омаръ «купилъ» у грековъ Малатію, отпустивъ на волю 100,000 плѣнныхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Beladsori 167.

<sup>4</sup> Ibid. 165. Также Ибн-ал-Факихъ, Bibl. Geogr. Arab. V, 112,16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Табари II, 1365 внизу.

<sup>6</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 298,19.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ja'qubi Hist. II, 363.

<sup>\*</sup> Этоть факть отивчаеть и Велькаузенъ (Das Arab. Reich 167, прим.).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Табари II, 1349,18.

<sup>10</sup> Beladsori 179.

الكانى VIII, 152; его считали كتاب الاغانى О значеніи Масламы при Омар'в особенно كتاب الاغانى . الخليفة في الخلافة

нихъ войнахъ, но его военные таланты были использованы противъ внутренняго врага — хариджитовъ 1.

Не сочувствуя священной войнь, Омаръ старался распространять всламъ путемъ мирнаго миссіонерства и обращался къ нъсколькимъ властителямъ съ предложениемъ принять мусульманство — иногда, какъ увъряетъ преданіе, съ успъхомъ 2. Христіанскіе авторы 3 говорять о перепискъ по вопросамъ въры между Омаромъ и императоромъ Львомъ III, армянинъ Леонтій приводить даже тексть обоихъ писемъ-краткаго и сдержаннаго письма халифа и широков'єщательнаго, різко-полемическаго отвіта императора 4. Левъ III до своего вступленія на престоль имѣль возможность ознакомиться съ исламомъ; есть известіе, что онъ происходиль изъ города Мар'аша и кром'ь греческаго образованія получиль также арабское <sup>5</sup>. Въ письм' халифа любопытна ссылка на видение пророка Исаін (XXI, 7), гль говорится о бадившихъ на ослахъ и бадившихъ на верблюдахъ; эти блова истолкованы въ смысле равенства Христа и Мухаммеда. Въ ответе императора любонытно, что тотъ же Левъ III, который черезъ нъсколько лътъ долженъ быль положить начало иконоборству, въ то время считаль нужнымъ защищать отъ нападокъ халифа почитание креста и иконъ.

Внутри государства Омаръ старался быть справедливымъ не только къ мусульманскому населеню. Христіане и другіе иновѣрцы, согласно Корану, считались податнымъ сословіемъ; но подати предписывалось взимать безъ притѣсненій в и безъ нарушенія существовавшихъ договоровъ. Въ Египтѣ Омаръ, въ противоположность своему отцу Абд-ал-Азизу и брату Асбагу, освободиль отъ податей церковь и духовенство; взиманіе этихъ податей было возобновлено только при его преемникѣ Іезидѣ 7. За христіанами н евреями было признано право учреждать вакфы 8, т. е. завѣщать въ пользу своихъ религіозныхъ учрежденій имущество. Съ другой стороны говорится, что при Омарѣ должностныя лица изъ коптовъ были замѣнены мусульманами; приводится даже мало вѣроятное извѣстіе, будто Омаръ предложилъ всѣмъ своимъ вновѣрческимъ подданнымъ или принять исламъ, или высе-

<sup>1</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 263 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wellhausen, Das Arab. Reich 184, no Beladsori 426 u 441.

<sup>3</sup> Кром'в Леонтія (см. ниже) также Агапій Манбиджскій въ изд. А. А. Васильсва, 243.

<sup>4</sup> Гевондъ, перев. Патканова, 29 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Fragm. hist. arab. I, 25. Ср. А. А. Васильевъ, Лекціи по ист. Византій, I, 219.

<sup>6</sup> Haup., Tabapu II, 1866,4 (في غير ظلم).

<sup>7</sup> Северъ, изд. Зейбольда, 143 сл.

<sup>8</sup> Пон-Са'дъ VIII, 262,14 сл.

<sup>110</sup>H-Oa AB VIII, 202,14

литься <sup>1</sup>. По Леонтію Омаръ, наобороть, въ концѣ своего царствованія относился къ христіанамъ лучше, чѣмъ прежде. Онъ разрѣшилъ вернуться въ Арменію плѣннымъ, уведеннымъ изъ этой страны въ концѣ царствованія Абд-ал-Мелика или въ началѣ царствованія Валида, послѣ вѣроломнаго избіенія нахараровъ намѣстникомъ Мухаммедомъ ибн-Мерваномъ<sup>2</sup>. Есть извѣстіе <sup>3</sup>, что Омаръ послѣ своего вступленія на престолъ исполнялъ обязанности имама, т. е. совершалъ мусульманское богослуженіе въ христіанской церкви <sup>4</sup>.

Онаръ назначиль наместипкомъ Египта Айюба иби-Шурахбиля; занимавшій эту должность съ декабря 714 г. Абд-ал-Меликъ ибн-Рифа а быль устраненъ 5. Замѣчательно, что въ собраніи папирусовь эригерцога Райнера имъется документъ, ръзко осуждающій намъстника, назначеннаго благочестивымъ хадифомъ, и прославляющій его предшественника 6. Иногла Омаръ самъ признавался, что при назначеніи того или другого нам'єстника сдівлаль ошибку. По словамъ Ибн-Кутейбы 7, намѣстникъ Басры Адій ибн-Артатъ получиль отъ Омара письмо, где говорилось: «Меня ввели въ заблужденіе твон постоянныя бесёды съ чтецами Корана и твоя черная чалма; когда мы испытали тебя, мы нашли въ тебъ противоположное тому, на что надъялесь». Черная чалма, за которую нікогда сестра Омара осуждала Хаджжаджа, теперь, очевидно, служила рекомендаціей, такъ какъ указывала на безпритязательный, бедуннскій образь жизни своего носителя, похожій на образъ жизни самого халифа; но вившность, конечно, часто была обманчивой. Адій иби-Артать оставался, однако, нам'єстникомъ Басры до смерти Омара 8. Омаръ успълъ смънить изъ назначенныхъ имъ самимъ намъстниковъ только хорасанскаго нам'єстника Джарраха ибн-Абдаллаха, который притісняль инородцевь, неохотно освобождаль новообращенныхь отъ уплаты податей и писалъ халифу, что Хорасаномъ можно управлять только при помощи меча и кнута. Джаррахъ, впоследстви снова призванный къ власти, считался однимъ изъ «мечей Хаджжаджа» и, подобно ему, отличался личнымъ безкорыстіемъ, но задачи правителя, очевидно, понималь иначе, чѣмъ ха-ЛПФЪ<sup>9</sup>.

<sup>1</sup> Северъ, loc. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Гевондъ 22 сл., 29 и 70.

<sup>3</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 284,18 сл.

<sup>4</sup> Или въ синагогь (ашіб).

<sup>5</sup> Кинди, ed. Guest, 66 сл.

<sup>6</sup> Papyrus Erzherzog Rainer. Führer durch die Ausstellung, Wien 1894, № 596.

d. Brockelmann, 78,4 ca.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> По Ибн. Са ду (28927,) ему былъ подчинент, также Фарсъ,

<sup>9</sup> Табари II, 1354 сл.

Передатчики извъстій объ Омаръ стараются доказать, что онъ ради торжества отвлеченной иден справедливости готовъ былъ жертвовать всёми интересами государства и династіи. Несомнівню, что Омаръ не заботился о пополненіи казны, щедро платиль жалованіе войску, помогаль нуждавшимся, не останавливался передъ отыбной податей, считавшихся незаконными. Этимъ парствование Омара больше всего отличалось отъ царствования одного изъ его ближайшихъ преемниковъ, халифа Хишама (724-743), который тоже считался богобоязненнымъ человъкомъ 1, велъ такой же непритязательный образъ жизни и не тратиль государственных средствъ на свои личныя потребности 2, но заботнися о финансахъ государства, находившихся при немъ въ образцовомъ состояніи в. и объ умноженіи имущества линастіи в. Хишамъ, по словамъ Леонтія, «порицалъ щедрость Омара и обвинялъ его въ томъ, что онъ незаконно истратилъ сокровища, собранныя его предшественниками» 5. Событія заставляють признать политику Омара болье правильной. Своимъ правленіемъ Омаръ подняль авторитеть халифа на небывалую высоту, и редко мы въ литературе встречаемъ такое единодушное прославление государя, какъ прославление Омара всеми писавшими о немъ восточными авторами, мусульманскими и христіанскими. Съ другой стороны правитель, ставившій на первомъ мість нитересы казны, не могь быть популяренъ, каковъ бы пи быль его личный образъ жизни; въ парствование Хишама движение во имя книги Божіей и сунны пророка было движеніемъ противъ халифа, и его образцовое финансовое хозяйство не спасло его династін. Что провозглашенный Омаромъ ІІ призывъ къ книгъ Божіей и супнъ пророка не быль только случайнымъ явлениемъ, вызваннымъ личными странностями халифа, лучше всего показали послъдующія событія. При ближайшемъ преемникѣ Омара II тотъ же призывъ выставилъ своимъ лозунгомъ мятежный нам'ёстникъ Іезидъ иби-Мухаллабъ въ дъйствительпости, несомпівню, мало заботившійся о религін; двадцать літь спусти, послѣ убіенія Валида II и возведенія на престоль Іезида III, посителемъ того же принципа снова сделался представитель верховной власти, причемъ на этотъ разъ сторонникомъ иден народовластія и натріархальныхъ отношеній между государемъ и народомъ объявиль себя халифъ, гордившійся сво-

رجل خایف من الله علی طریق الاسلام (144,18) Ср. особенно слова Севера - رجل خایف من الله علی طریق

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Табари II, 1730 сл.

<sup>3</sup> Ibid. 1732,16.

<sup>4</sup> Ср. слова Агапія (245) о пріумноженій недвижимой собственности.

<sup>5</sup> Гевондъ 71.

<sup>6</sup> Табари II, 1391,13.

имъ происхожденіемъ отъ хосроевъ, кесарей и кагановъ¹. Одинъ изъ ораторовъ, отвѣчавшихъ Іезиду III на его вступительную рѣчь, былъ готовъ поставить его выше Омара II, потому что Іезидъ достигъ власти путемъ открытаго возстанія противъ нарушителя предписаній вѣры, а не тѣми темными путями, къ которымъ прибѣгъ Омаръ². Іезидъ, однако, счелъ нужнымъ использовать для своихъ цѣлей популярность имени Омара и назпачилъ одного изъ сыновей Омара намѣстникомъ Мекки и Медины, другого—намѣстникомъ Ирака³. Но Іезидъ не раздѣлялъ отношенія Омара къ интересамъ казны и посиѣшилъ отмѣнить прибавки къ жалованію войску, установленныя его предшественникомъ⁴. Данное Іезиду III прозваніе вібым («уменьшитель») показываеть, что эта черта его кратковременнаго царствованія произвела гораздо болѣе сильное впечатлѣніе, чѣмъ его ревность къ вѣрѣ, и лишила его всякой тѣни популярности.

Лъйствія Омара были, такимъ образомъ, вполнь пълесообразны, тымъ болье, что приписанныя ему преданіемь крайности опровергаются другими, очевидно, болье достовърными извъстіями. Преданіе увъряеть, что Омаръ не признаваль за Омейядами никакихъ преимуществъ и отбираль у нихъ все неправильно ими захваченное, чёмъ вызвалъ съ ихъ стороны резкій протесть, на который онь въ свою очередь отвётиль угрозой, что покинеть Сирію, уйдеть въ Медину или передасть власть совету изъ несколькихъ мусульманъ 5. Омаръ булто бы собирался по требованію хариджитовъ, съ которыми вель переговоры, отменить завещание Сулеймана, лишить Іезида пон-Абд-ал-Мелика правъ на престолонаследие и назначить своимъ преемникомъ одного изъ благочестивыхъ людей, не находившихся въ родствъ съ династіей; Омейяды поспъшили предупредить его и подали ему ядъ. отъ котораго онъ черезъ три дня умеръ 6. Легенда опровергается уже тъмъ, что предсмертная бользнь Омара продолжалась 20 дней 7. Сверхъ того Табари приводить факть, установленный при халиф В Махдін, что въ царствованіе Омара II даже ничтоживищій изъ Омейядовъ получаль изъ казны высшій окладъ — 2000 дирхемовъ, тогда какъ шейхъ изъ Хашимидовъ, т. с. изъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid. 1874,14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid. 1885,17.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ibid. 1870,5, 1875,1-4 и 1854,11.

<sup>4</sup> Ibid. 1874,17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 253,23 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ja'qubi Hist. II, 370 наверху. Табари, II, 1349,10. Ср. также подробный разсказь о диспутахъ между Омаромъ и хариджитами во Fragm. hist. arab. I, 41—47.

<sup>7</sup> Табари II, 1862,1.

дома пророка, получалъ всего 60 дирхемовъ 1. Омаръ во всѣхъ областяхъ, между прочимъ въ Египтѣ, увеличилъ жалованіе войску, и эти прибавки были отмѣнены при его преемникѣ 2; но сирійскіе отряды при немъ, по словамъ Я'куби, получили еще особую прибавку, по 10 динаровъ на человѣка, не распространявшуюся на отряды, стоявшіе въ другихъ областяхъ 2. Изъ этого видно, что въ планы Омара пе входилъ разрывъ съ традиціями династіи.

Столь же противорѣчивы многія другія извѣстія. Изъ сочиненія Вакиди приводится разсказъ со словъ намѣстника Ирака, что вся казна его области была израсходована на удовлетвореніе имущественныхъ претензій обиженныхъ при прежнемъ строѣ, такъ что Омаръ долженъ былъ прислать деньги изъ Сиріи 4. Между тѣмъ есть другія извѣстія, по которымъ Иракъ въ царствованіе Омара, благодаря его справедливому управленію, приносилъ гораздо болѣе дохода, чѣмъ при Хаджжаджѣ 5. Самъ Омаръ удивлялся искусству Зіяда, намѣстника Ирака при халифѣ Муавіи, умѣвшаго держать въ порядкѣ Иракъ при помощи мѣстныхъ элементовъ, не пуждаясь въ поддержкѣ сирійцевъ, и довести ежегодный доходъ области до суммы 118 милл. дирхемовъ 6.

Вопросъ о податяхъ былъ однимъ изъ самыхъ трудныхъ вопросовъ въ мусульманскомъ государствъ. По мысли Мухаммеда, государство должно было житъ только военной добычей и сборами съ иновърцевъ; сборы съ имущества мусульманъ должны были итти исключительно въ пользу бъдныхъ; религіозное право и общественное мнѣніе рѣшительно возставали противъ всякихъ косвенныхъ налоговъ, вообще противъ налоговъ на торговлю п промышленность. Въ дъйствительности правительство халифа взимало въ нѣкоторыхъ областяхъ тѣ же налоги, которые взимались прежними правительствами и теперь обратились въ незаконные поборы, формально отмѣнялись, когда правительство объявляло, что будетъ впредь строго придержи-

<sup>1</sup> Табари III, 534,8 сл. О значенін شرف العطاء между прочимъ Ибн-Са'дъ VIII, 255,6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Кинди, ed. Guest, 68,9 и 70,11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ja'qubi Hist. II, 367 наверху.

<sup>4</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 252,10 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Фактъ отмъченъ Вельхаузеномъ, Das Arab. Reich, 191. Крайне сомнительны цифры, приведенныя у Ибн-Хордадбеха (Bibl. Geogr. Arab. VI, есл.). Болъе достовърно сообщение Балазури (Beladsori 270), что доходъ съ Савада уменьшился при Хаджжаджъ до 40 милл. дирхемовъ. Въ Fragm. hist. arab. I, 33 сказано, что въ правление Сулеймана хараджъ Ирака находился въ такомъ же печальномъ состояни, какъ при Валидъ; дальше (47) говорител, что при Омаръ хараджъ поднялся до 60 милл.; въролтно, и эта цифра относится къ Праку, а не ко всему государству.

<sup>6</sup> Myбаррадъ, الكامل, 595.

ваться предписаній религіи, но на самомь дёлё продолжали взиматься. Такая же отмёна незаконных податей произошла при Омарё, причемь въ Персіи упоминается рядъ податей, большею частью носившихъ персидскія названія 1: сборы, опредёлявшіеся обычаемъ (آبين) 3, сборы въ пользу монетнаго двора 3, подарки по случаю двухъ главныхъ годовыхъ праздниковънауруза и михрджана, плата за документы (гербовая пошлина) 4, плата въ пользу правительственныхъ гонцовъ 5, налогъ на дома (квартирный налогъ), налогъ на браки. Неизвёстно, дёйствительно ли эти подати перестали взиматься на всемъ пространстве Персіи; возможно, что происходило то же самое, какъ въ XII в. въ Египтё при Саладине, когда путешественняки, по свидётельству Ибн-Джубейра, при въёздё въ страну справедливаго султапа, отмёнившаго всё незаконпыя подати, подверглись прежнимъ поборамъ, причемъ Ибн-Джубейръ былъ увёренъ, что султанъ ничего не зналъ о злоупотребленіяхъ чиновниковъ 6.

Пока податнымъ сословіемъ считались только иновърцы, распространеніе ислама тяжело отражалось на интересахъ казны, тъмъ болье, что, какъ теперь доказано, первоначально не существовало установленное впоследствіи мусульманскимъ правомъ различіе между джизьей—подушной податью, которой облагались только иновърцы, и хараджемъ, которому подлежали всь земельные участки, когда либо принадлежавшіе иновърцамъ, хотя бы ихъ владъльцы въ данное время были мусульманами. При Омейядахъ термины «джизья» и «хараджъ» употреблялись какъ синонимы; взиманіе хараджа съ землевладъльцевъ, принявшихъ исламъ, считалось противоваконнымъ, и этотъ «хараджъ» также упоминается среди податей, отмъненныхъ Омаромъ II 7. Долгое время европейскихъ ученыхъ вводилъ въ заблужденіе законъ Омара I, извлеченный Кремеромъ изъ исторіи Дамаска Ибн-Асакира. Омаръ I будто бы запретилъ арабамъ пріобрътать въ покоренныхъ областяхъ недвижимую собственность; если землевладълецъ при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Тексть Табари II, 1367 наверху; попытка его голкованія у Кремера, Culturge-schichte, II, 178, прим. 1 и Вельхаузена, Das Arab. Reich, 189.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> У Кремера пропущено, у Вельхаузена «möglicher Weise Zoll, wie das englische custom». Аналогія, конечно, мало уб'ядительная.

<sup>3</sup> اجور الضرآبين, у Кремера «Taxen zur Bezahlung der Messheamten», у Вельхаузена пропущено.

Кремеръ «Рарiertaxe», Вельхаузенъ «Aktenstempel».

<sup>5</sup> احور الغيو, Кремеръ «Aufsperrgelder», Вельхаузенъ «Gebühren für Unterbeamtes.

<sup>6</sup> Ибн-Джубейръ, изд. Wright-de Goeje, 40,11.

<sup>7</sup> Табари II, 1367,8.

нималь исламь, онь должень быль передавать свою земельную и даже vcадебную собственность своимъ прежнимъ единовърцамъ и vходить въ мусульманскіе города. При Омейядахъ законъ Омара быль нарушень, и многіе земельные участки перешли изъ рукъ туземцевъ въ руки мусульманъ. Омаръ II не отмъниль тъхъ покупокъ, которыя были сабланы до него, и предписаль взимать съ такихъ земельныхъ участковъ, вмѣсто хараджа. только десятину; но съ 100 г. хиджры такія покупки вновь были запрешены. и это запрещение сохраняло силу при двухъ преемникахъ Омара, Ісэнд II (720 - 724) H XHIIIAM'S (724 - 743).

Такъ говорить Ибн-Асакиръ. Велька узенъ 1 вполив основательно доказываетъ, что пріобрътеніе земельной собственности арабамъ никогла не запрещалось. Постоянно говорится, между прочимъ и при Омар' 12, о раздававшихся въ ленъ земельныхъ участкахъ, فطائم, составлявшихъ наследственную собственность в и переходившихъ отъ одного лица къ другому путемъ покупки.

Иначе Велька узенъ 4 относится къ разсказу того же Ибн-Асакира о закон в Омара II; этотъ разсказъ признается достов врнымъ, и двлается выводъ, что Омаръ II принялъ мъры противъ дальнъйщаго перехода въ частныя руки государственной собственности, запретивъ продажу земли, обложенной хараджемъ, и прекративъ раздачу леновъ. Авторъ начала аббасидскаго періода Яхья ибн-Адамъ утверждаетъ, что при Омарѣ И земля повообращеннаго мусульманина переходила къ его оставшимся при своей прежней религіи односельчанамъ, если онъ переселялся къ мусульманамъ въ городъ; если же повообращенный оставался при своемъ капаль, т. е. при своей пашнь, то хараджъ взимался съ него по прежнему. Вельхаузенъ признаеть, что слова Яхын ибн - Адама находятся въ полномъ противор'ечін со словами историковъ, что Омаръ II постоянно настанвалъ на запрещения взимать хараджъсъ новообращенныхъмусульманъ; но, по его мнѣнію, противорѣчіс исчезаетъ, если предположить, что новообращенный, продолжавшій обрабатывать свою землю, разсматривался, какъ арендаторъ государственной собственности, и шата взималась съ него не какъ подать, но какъ аренда.

<sup>1</sup> Das Arab, Reich 172 c.t.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Что ранніе арабскіе авторы не видѣли въ этомъ отношеніи разницы между Омаромъ І и его преемникомъ, видно хотя бы изъ словъ Балазури (Beladsori 144) قطائع اقطعت بام عم, وعثمان. Ср. переводъ Н. А. Мъдникова, Палестина, П, 85 сл. Есть, однако, извъстіс (Beladsori 366 внизу), что Омаръ I никому не раздавалъ участковъ на Евфратъ и Тигръ ("Де النهرين). Cp. eщe Beladsori 350 ca.

<sup>3</sup> Ср. слова مفاتيح العلوم, изд. ванъ-Флотена; 60 о разницѣ между طعمة и قطيعة. 4 Das Arab. Reich 182 сл.

Въ подтверждение приводятся слова того же Яхын иби-Адама о сходномъ распоряженін халифа Алія. Едва ли необходимо приб'єгать къ такимъ натянутымъ предположеніямъ. Разсказъ Ибн-Асакира, жившаго, какъ изв'єстно, вь XII в., о законъ Омара II и значеніи 100 г. хиджры стоить въ мусульманской литературь такъ-же одиноко, какъ его разсказъ о законъ Омара I, и находится въ такомъ же противоръчіи съ показаніями болье раннихъ авторовъ. Самъ Велька у зенъ приводитъ разсказъ продолжателя Исидора Севильскаго, что именно при Омар'в II земельные участки въ Испаніи съ соответствующимъ инвентаремъ, раньше разсматрявавитеся какъ собственпость всего арабскаго народа, были розданы по жребію отдёльнымъ лицамъ, причемъ въ казну была отчислена только извъстная часть, въроятно пятая. По словамъ Ибн-Са'да, Омаръ II разрѣшилъ землевладъльцамъ продавать находившуюся въ ихъ рукахъ хараджную землю, такъ какъ «продаваемое вми есть только собственность мусульмань, доставшаяся имъ путемъ войны (فع المسلمير), а джизья остается неизменной» 3. Инсавшіе въ IX в. въ азіатскихъ областяхъ халифата авторы также не видели ничего невозможнаго въ томъ, что и при Омаре II раздавались земельные лены. Балазури говорить о капаль близь Ракки на Евфрать, связанномъ съ именемъ Сачда, сына Абд-ал-Мелика, что по ивкоторымъ известіямь этогь участокь земли быль пожаловань въ лень Са'яду его братомъ Валидомъ, по другимъ - Омаромъ II 3. Я'куби говоритъ только, что Омаръ II утвердилъ земельные лены, пожалованные его предшественииками 4, хотя Ибн-Са дъ приводить разсказъ объ отобраніи леновъ у представителей династіи 5. Повидимому, Омаръ II не отказывался отъ земельной собственности и лично для себя. По словамъ Я'куби, его пребываніе въ сверной Сиріи въ нъкоторыхъ источникахъ объяснялось тьмъ, что у него тамъ былъ участокъ земли, унаследованный имъ отъ матери, виучки Омара I 6. Доводъ Вельхаузена въ пользу показаній Ибн-Асакира, что они слипкомъ подробны, чтобы быть aus den Fingern gesogen 7, для исторака вообще мало убъдителенъ; тотъ же доводъ могъ бы быть примънепъ и къ показаніямъ о закон'в Омара I, отъ котораго Ибн-Асакиръ былъ отд'вленъ пемного только более продолжительнымъ періодомъ, чемъ отъ Омара II.

<sup>1</sup> Das Arab. Reich 184 cs.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 277,16 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Beladsori 179.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ja'qubi Hist. II, 367 nasepxy.

<sup>5</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 275,10 сл.

<sup>6</sup> Ja'qubi Hist. II, 868 въ серединъ.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Das Arab. Reich 182.

На авторитеть Омара II вообще любили ссыдаться въ своихъ притязаніяхъ спорившія между собой стороны. Въ IX в. бывшее еврейское селеніе Фалакъ, въ авухъ или трехъ дняхъ пути отъ Медины 1, разсматривалось въ шінтскихъ кругахъ, какъ насліжетвенная собственность пророка, неправильно отнятая у его дочери Фатимы и ея потомковъ; эти притязанія были признаны въ 826 г. халифомъ Мамуномъ, но впоследствін вновь отвергнуты врагомъ потомковъ Алія, халифомъ Мутеваккилемъ (847-861)3. О болбе раннихъ распоряженияхъ, въ томъ числе и о распоряженияхъ Омара II, приводятся противоръчивыя извъстія. Есть извъстіе, что Омаръ вельть возвратить потомкамъ Фатимы Фадакъ, который после его смерти снова быль отобрань его преемникомъ Ісзидомъв: но есть и другой разсказъ, по которому Фатима просила пророка отдать ей Фадакъ, но получила отказъ: при жизни пророка и первыхъ халифовъ доходы съ Фалака пли въ пользу странниковъ; Муавія подарилъ Фадакъ Мервану, тотъ оставиль его двумъ изъ своихъ сыновей, Абд-ал-Мелику и Абд-ал-Азизу, и ихъ потомкамъ: Валидъ и Сулейнанъ, по просъбъ Омара, уступили ему свои доли: сдълавшись собственникомъ всего Фадака, Омаръ обратилъ его доходы на первоначальную цёль — содержание странниковъ 4; то же самое назначение эти доходы получили при Мутеваккилъ, ссылавшемся на примъръ первыхъ халифовъ и Омара II 5. Сумма доходовъ съ Фадака составляла при Мерванъ 10,000 динаровъ 6.

Вообще въ шінтскихъ кругахъ распространялись явно преувеличенпые разсказы? о симпатіи Омара къ Алидамъ и о преклоненіи его передъ ихъ родоначальникомъ. Достовърнымъ можетъ считаться фактъ, что Омаръ лично, какъ послъ него Хишамъ<sup>8</sup>, отказывался проклинать Алія съ канедры въ мечети, какъ дѣлалось со времени Муавіи; за это Омара прославляетъ шінтскій поэтъ Кусайнръ<sup>9</sup>. Масчуди приводитъ преданіе, по которому Омаръ вельлъ замѣнить эти проклятія произнесеніемъ двухъ стиховъ Корана

<sup>1 ()</sup> мъстоположения Якутъ, 111, 855,18.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Beladsori 32 ca.

<sup>3</sup> Якуть III, 856,9 сл.; также Ja'qubi Hist. II, 866 винзу. Велькаузенъ (Das Arab. Reich 185) признаеть это извъстие достовърнымъ и даже не упоминасть о противоположныхъ преданияхъ; также I. Goldziher, Muh. Studien, II, 108, прим. 1.

<sup>4</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 286,15 сл.

а Якуть III, 858,12.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 286,22.

<sup>7</sup> Это преувеличение отмъчаеть и Велька узенъ, Das Arab. Reich 193, прим. 2.

<sup>\*</sup> Табари II, 1483,4. Объ этомъ Міръ Ислама, I (1912), 208.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Стихъ въ Ja'qubi Hist. II, 366 и Fragm. hist. arab. I, 62 внизу. У Якута, II, 671,17 приводится о томъ же стихъ шіитскаго имама Али Риза.

(16,92 и 59,10); при Мас'уди оба эти стиха произносились совм'єстно, но не знали точно, было ли такъ установлено при Омар'є, или Омаръ вел'єль произносить одинь изъ этихъ стиховъ. Бол'є в всего подходить для этой цёли второе м'єсто (59,10), гдё говорится о любви и прощеніи 1. Если Омаръ, д'єйствительно, ограничивался чтеніемъ этого стиха, то ясно, что онъ только отказывался отъ ненависти къ Алію, не становясь его поклонникомъ. Настроеніе Омара, повидимому, правильно передано въ разскав'є Навави 2, по которому Омаръ отв'єтилъ спрашивавшимъ его мн'єнія о «дн'є верблюда» и битв'є при Сиффин'є: «Мн'є довольно что Богъ избавилъ мою руку отъ пролитія этой крови; я не кочу погружать въ нее свой языкъ». Приблизительно такой же отв'єть далъ Тимуру въ 1401 г. одинъ ученый въ Дамаск'є: «То время прошло; Богъ избавилъ насъ отъ участія въ т'єхъ смутахъ и сохранилъ наши мечи чистыми отъ той крови 3».

Слова Табари о высокихъ окладахъ Омейядовъ сравнительно съ Хашимидами наглядно показывають, насколько преувеличены разсказы о милостяхь, которыми Онарь будто бы осыпаль Хашимидовь. Вь отвёть на ихъ благодарность за избавленіе отъ притёсненій, которымъ они подвергались со времени Муавіи, Омаръ будто бы заявиль, что уговариваль своихъ предшественниковъ, Валида и Сулеймана, сдёлать то же самое, но встрътнаъ отказъ 4. Столь же преувеличены извъстія о безусловномъ уравненіи въ правахъ арабовъ и инородцевъ, считавшихся кліентами арабскихъ племенъ. Говорится, что кліенты были уравнены съ арабами въ продовольствін, одеждів, вспомоществованін и вознагражденін; кромів того отпущенный на волю бывшій рабъ получаль 25 динаровъ 5. Вознагражденіе за военную службу выдавалось людямъ, способнымъ носить оружіе, начиная съ пятнадцатильтняго возраста 6; кром'ь того воннамъ выдавались средства на содержаніе ихъ семей, по числу наличныхъ душъ; принимались только м'вры противъ полученія денегь за мертвыхъ7. Последній вопросъ, вероятно, быль связань съ вопросомъ о правъ передавать получавшиеся изъ казны оклады по паследству. Омаръ хотель уничтожить это право и установить одинановое для всъхъ вознаграждение за службу; на это ему замътилъ одинъ изъ его совътниковъ: «Я боюсь, что ть, кто будеть править послъ

<sup>1</sup> Prairies d'or V, 419.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Biogr. diction. 471.

<sup>3</sup> Ибн-Арабшахъ, капрское изд., 110

<sup>4</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 9 289, 9 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ibid. 277,6 сл.

<sup>6</sup> Ibid. 258,94.

<sup>7</sup> Ibid. 255,14.

тебя, будуть слёдовать твоему примёру въ непризнаніи права паслёдованія и не будуть слёдовать твоему примёру въ установленіи равенства». Омаръ призналь справедливость этого замёчанія и отказался отъ своего памёренія 1.

Заботы о своевременной уплать жалованія въ увеличенномъ размітую не могли не отразиться на расходахъ казны: въ то же время стремленіе нзбавить подданныхъ отъ всякаго несправедиваго обложенія должно было отразиться на уменьшеній доходовъ. Омару приписывается отміна не только налоговъ, по существу несовитстиныхъ съ мусульманскимъ втоученіемъ, какъ хараджъ съ мусульманъ и поборы языческаго періода 2. по также отмена всехъ техъ добавочныхъ сборовъ, которые были введены его предшественниками съ нарушеніемъ существовавшихъ договоровъ. При Абд-ал-Меликъ дань съ острова Кипра была увеличена па 1000 динаровъ; при Омаръ эта прибавка была отмънена, впослъдствии, при халиф Кишамъ, возстановлена в. Жители города Айлы на Красномъ моръ по договору съ пророкомъ были обязаны платить всего 300 динаровъ въ годъ; Омаръ запретилъ взимать съ нихъ что либо сверхъ этой суммы 4. Жители христіанскаго промышленнаго города Неджрана въ Ісмен'в по договору съ пророкомъ должны были поставлять ежегодно 2000 плащей; при Омарѣ I, рѣшившемъ не допускать на арабскомъ полуостровѣ другихъ въръ. кром'ь ислама, неджранцы были выселены въ Иракъ, где ихъ число вследствіе разныхъ б'єдствій и прит'єсненій уменьшилось постепенно въ десять разъ. Омаръ II призналъ, что наложенный на нихъ сборъ есть подушный джизья — а не земельный; джизьи съ мертвыхъ, какъ и съ принявшихъ исламъ, взимать нельзя; поэтому было предписано впредь взимать съ неджранцевъ только 200 плащей, стоимостью всего въ 8000 дирхемовъ 5. ЭКители мусульманскаго Іемена при прежнемъ нам'єстник' Мухаммед'ї; ибн-Юсуфъ, братъ Хаджжаджа, были обложены добавочнымъ сборомъ, въ качеств'в хараджа; Омаръ II отм'виилъ этотъ сборъ и вел'ыть взимать съ іеменцевъ только десятину; при его преемпикі: Іезиді: прибавка была возстановлена 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beladsori 458 cs.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сюда, повидимому, причислялись и отмъненные Омаромъ II, несмотря на его ненависть къ предметамъ роскопи, налоги на роскошь; прежде взимали по 1 динару за лошадь, по 1 динару за слугу, по 5 дирхемовъ за каждый фадданъ (0,45 дес.) земельной собственности (Ибп-Са'дъ VIII, 271,7 слъд.).

<sup>3</sup> Beladsori 154 c.i.

<sup>4</sup> Beladsori 59,

<sup>5</sup> Ibid. 66 ca.

<sup>6</sup> Ibid. 78.

Къ доходамъ казны въ строгомъ смысле слова не могли быть причислены сборы съ инущества мусульманъ — садака — въ то время тоже принудительные, но предназначавшиеся, по крайней мъръ въ теоріи. исключительно для помощи быднымъ. На дълъ правительство часто распоряжалось и этими поступленіями по своему произволу; по сознаніе, что этимъ нарушаются предписанія ислама, было еще настолько спльно, что правитель, желавшій быть или казаться благочестивымь, могь расходовать салаку только на д'яла благотворительности. Когда въ середин VIII в. движеніе во имя книги Божіей и сунны пророка привело къ пизложенію Омейлдовъ и воцарению Аббасидовъ, новая династия тотчасъ нашла нужнымъ вернуть садак ея прежнее пазначение 1 — разумьется, только на короткое время. При Омар' II въ вопрос' о назначени садаки, конечно, не могло быть колебаній: такъ сборы зерномъ и финиками, взимавшіеся въ Оманъ, было предписано обращать исключительно въ пользу местныхъ бедияковъ 2. Не вполн'я выясненъ быль только вопросъ, какіе сборы должны быть отнесены къ этой категоріи. Мусульманское право при Аббасидахъ приняло формулу рямскаго права объ оссиратіо, приравняло доходы съ рудниковъ ить военной добычь и предписало взимать съ нихъ въ пользу казны пятую часть — хумсъ 3. При Омаръ II вопросъ оставался спорнымъ, и самъ халифъ склонялся къ менъе выгодному для казны ръшенію вопроса; по его мивнію, сборы съ рудниковъ относились къ садакв, а не къ хумсу 4. Въ вопрось о томъ, какія статьи дохода подлежать садакь, Омаръ, въ интересахъ бъдныхъ, иногда шелъ дальше мусульманскаго права; такъ было предписано взимать садаку съ пчелниыхъ ульевъ, между твиъ какъ вносл'єдствін многіе изъ религіозныхъ авторитетовъ находили, что эта статья дохода садакъ не подлежитъ в.

Изъ мѣръ дли защиты неимущихъ противъ эксплуатаціи частными лицами упоминается только распоряженіе Омара II, изданное въ томъ же 100 г. хиджры, къ которому Ибн-Асакиръ относитъ фантастическій земельный законъ; въ этомъ году жителямъ Мекки было запрещено взимать плату за сдачу въ наемъ своихъ помѣщеній и воздвигать постройки въ долинѣ Мина 6, гдѣ, какъ извѣстно, паломники бросаютъ камни, совершаютъ

<sup>1</sup> Кинди 100,15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Beladsori 77 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Міръ Ислама, I (1912), 133.

<sup>4</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 259,27 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Beladsori 57.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 268,83 сл. О запрещеній сдачи въ насмъ помѣщевій въ Меккѣ говорить и Балазури (Beladsori 48), безъ указанія даты.

жертвоприношение и проводять двё ночи. Распоряжение Омара, очевидно. было следано съ педъю защитить паломниковъ отъ эксплуатаціи местными жителями: по сомнительно, чтобы оно могло получить практическое приивненіе.

Нам'встникамъ, кром'в справедливости и защиты населенія отъ притесненій, предписывалось также заботиться о чистоге правовъ въ духе предписаній ислама. Египетскому нам'єстнику было предписано запретить употребленіе вина, сломать и уничтожить давки, гл'ь оно продавалось 1. -Женщинамъ было запрещено посъщать публичныя бани з, мужчины, посыщавшіе бани, обязательно должны были надівать мизарь, нічто въ роді купальнаго костюма 8.

При дворе халифа благочестве сделалось обязательнымъ. Какъ при Валидъ разговоръ при дворъ шель о постройкахъ, при Сулейманъ -- о бракахъ и наложницахъ, такъ при Омаръ придворные спрашивали другъ друга о ночныхъ молитвахъ, изучении и чтении Корана, о постъ 4. Благочестивую жизнь, наравит съ халифомъ, вела и его семья; его сынъ Абд-ал-Меликъ, умершій въ царствованіе отца 17-ти или 19 лётъ , считался человъкомъ самой строгой нравственности.

Переменой въ образе жизни халифа менее всего могли быть довольны поэты, которыхъ онъ некогда такъ щедро награждаль въ Медине. Поэтъ Лжериръ упрекалъ халифа за щедрость къ бъднымъ и скупость къ поэтамъ 6. Омаръ, однако, продолжалъ д'алть подарки поэтамъ, но въ меньщемъ размъръ, притомъ только изъ своихъ личныхъ средствъ, не изъ спедствъ казны. Иногда халифъ считалъ нужнымъ тайно награждать поэтовъ болье щедро, чъмъ публично. Въ كتاب الأغاني приводится разсказъ о трехъ поэтахъ, посътившихъ халифа; двоимъ было разръщено произнести свои стихи, и было приказано дать имъ по 150 дирхемовъ; третьяго халифъ совершенно отказался слушать. Поэтамъ намекнули, чтобы они остались и подождали; когда они вышли отъ халифа, двое получили по 300 дирхемовъ, третій —  $150^{7}$ .

Кром'в поэзін, халифъ быль не чуждъ и науки; еврейскій врачь изъ Басры Масарджуя или Масарджисъ перевель для него съ сирійскаго языка

<sup>1</sup> Кинди 68,9.

<sup>2</sup> lbid. 69,4.

<sup>3</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 263,16 сл.

<sup>4</sup> Tadapi II, 1278,2.

 $<sup>^{5}</sup>$  19 $^{1}/_{2}$  у Но́н-Кутейо́ы, ختاب المعارف, 184; 17 $^{1}/_{2}$  у Навави, Віодг. dict., 466.

رُ VIII, 154 كتاب الأغاني 154 أ. 7 Ibid. 152 دينه.

. на арабскій медицинское сочиненіе александрійскаго врача и священника Аарона. По другому извъстію, переводъ быль сдълань еще при Мервань; Омаръ нашелъ его въ библіотек' своего д'Еда, положиль его къ себ' на молитвенный коврикъ и 40 дней спрашивалъ Бога, вероятно посредствомъ гаданія по Корану, сл'ядуеть ли обнародовать этотъ трудь 1. Во время своего парствованія Омаръ должень быль ставить простодушную дітскую въру выше всякаго знанія: ему приписывается наставленіе: «Лержись въры ребенка въ школъ и белуина и откажись отъ всего остального» 2. Халифу приписывали изреченіе: «Кто сказаль: я не знаю, тоть упрочиль за собой половину знанія» в. Свое стремленіе возстановить въ чистомъ вид'є жизнь первоначальной мусульманской общины халифъ умълъ выражать въ картинныхъ образахъ. Въ كناب الأغان ему приписывается сравнение ислама съ рікой, протекавшей при пророкі и двухъ первыхъ халифахъ въ одномъ большомъ русле: со времени Османа изъ реки начали отволить каналы. число которыхъ все увеличивалось; оттого главное русло высожло; между темъ жажда живущихъ на этой реке будеть удовлетворена только тогда, когда главное русло снова наполнится водой, какъ прежде 4.

Омаръ, повидимому, редко бывалъ въ Дамаске и не жилъ во дворце Омейяловъ. Я'куби говоритъ, что онъ пенавид'влъ постройки своихъ предшественниковъ, воздвигнутыя на средства, взятыя изъ имущества Божьяго н государственной собственности мусульманъ 5. Ему приписывается нам'ьреніе удалить изъ построенной Валидомъ мечети въ Ламаск'в мраморъ, мозанку и золото, чтобы эта роскошь не отвлекала върующихъ отъ молнтвы: но это распоряжение было отменено, когда халифу разсказали, какое впечатл'ьніе произвела мечеть на византійских пословь: византійцы сказали, что они прежде считали господство арабовъ только временнымъ, теперь великол'єпіе и прочность построенной ими мечети уб'єдили ихъ въ томъ, что они ошиблись 6. Начатая при Сулеймань мечеть въ Рамль при Омарь, однако, была достроена, хотя и въ меньшемъ размъръ 7. Любимымъ мъстопребываніемъ халифа быль укрышенный городокъ Хунасира въ

<sup>1</sup> Ибн-ал-Кифти, изд. Lippert, 324 сл. () врачѣ Ааронѣ и его переводчикѣ еще В. Райтъ, Сир. литер., перев. подъ ред. проф. П. К. Коковцева, 65, прим. 6. О Масарджисъ также Fibrist 297.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ибн-Са'дъ VIII, 275,27.

джахизъ, البيان у егип. изд., I, 150.
 لكتاب الإغانى У VIII, 152.

<sup>5</sup> Ja'qubi Hist. II, 368.

<sup>6</sup> Якуть II, 595. Ивсколько иначе Ибн-ал-Факихъ, Bibl. Geogr. Arab. V, 108. Ср. еще Fragm. hist. arab. I, 5 cs.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Beladsori 143; перев. П. А. М. Бдинкова, Палестина, П., 84.

съверной Сиріи, въ двухъ дняхъ пути оть Халеба, по направленію къ съверо-западу, на краю пустыни 1. Еще нѣсколько дальше къ съверо-западу, на берегу моря, въ горной мѣстности близъ Масиса, находилась крѣпость Мусаккабъ (مُنْقُب), постройку которой нѣкоторые приписывали Омару II 2, другіе — Хишаму 3; въ Х в. въ Мусаккабъ показывали мимбаръ и Коранъ Омара II.

По разсказу Я'куби, Омара убѣдили, что его пребываніе на краю пустыни вредно отражается на интересахъ государства. Онъ отправился въ Дамаскъ и прожилъ тамъ 20 дней въ домѣ своего отца Абд - ал - Азиза, близъ мечети 4. Въ XII в., при Ибн - Джубейрѣ 5, въ Дамаскѣ показывали небольшую мечеть Омара II и домъ его; послѣдній находился къ сѣверу отъ главной мечети и впослѣдствін былъ обращенъ въ ханаку для суфіевъ. Однако и для столицы царствованіе Омара II не прошло безслѣдно, въ смыслѣ пасажденія благочестія и справедливости; назначенный имъ въ Дамаскѣ казій оставался въ этой должности 6, какъ говорить Якутъ, 30 лѣтъ, при его преемникахъ Іезидѣ и Хишамѣ или, если указанное число лѣтъ соотвѣтствуетъ дѣйствительности, даже послѣ Хишама, почти до конца правленія Омейядовъ.

Изъ Дамаска Омаръ ушелъ въ Халебъ, потомъ въ Химсъ, но на пути туда заболѣлъ и остановился въ монастырѣ Дейръ-Сим'анъ, гдѣ купилъ себѣ у одного монаха за 10 динаровъ темъ для погребенія. Какъ въ этомъ разсказѣ, такъ и въ нѣкоторыхъ другихъ предполагается, что Дейръ-Сим'анъ находился въ сѣверной Сирін в; только Бекри и Якутъ помѣщаютъ его въ окрестностяхъ Дамаска 10. Самъ Якутъ говорить, что монастырь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Якуть I, 151,16 и II, 473.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Истахри, Bibl. Geogr. Arab. I, 63.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Beladsori 166 внизу.

<sup>4</sup> Ja'qubi Hist., II, 368.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ибн-Джубейръ, изд. Wright-de Goeje, 269,11 и 271,11.

<sup>6</sup> Якуть II, 536 внизу.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Такая сумма указана въ كتاب الاغانى VIII, 159, гдѣ нѣть названія монастыря. Въ Fragm. hist. arab. I, 63 говорится о двухъ динарахъ, причемъ вмѣсто одного халифъ отдаль свою рубашку.

هن Mac'yzu, Prairies d'or V, 416 من Mac'yzu, Prairies d'or V, 416 من المعرّة

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Переводъ изивстія Бекри у Н. А. М'вдникова, Палестина, П, 905.

<sup>10</sup> Якуть II, 671,2. Н. А. М'Едниковъ, Палестина, I, 719 ссыдается также на Евтихія, но Евтихій пом'єщаеть монастырь въ земл'є химской (ibid. II, 276). Монастырь, въ которомъ быль погребсиъ Омаръ, во всякомъ случать не тожествененъ съ бол'єе изв'єстной обителью, носившей то же названіе, на пути изъ Халеба въ Антіохію. Ср. Якуть II, 672,5 бар. В. Розенъ, Василій Болгаробойца, стр. 168.

давно пришелъ въ разрушеніе, и въ его время даже его м'єсгоположеніе не было точно изв'єстно; приводятся стихи поэта Абу-Фираса, вид'євшаго монастырь въ развалинахъ. Во времена Якута могила Омара находилась въ другомъ монастыр'є с'єверной Сиріи, Дейръ-Мурранъ, близъ Ма'арры, и была м'єстомъ паломничества 1.

Преданія о последнихъ минутахъ халифа и о его погребеніи носять такую же легендарную окраску, какъ мпогіе разсказы о его жизни и царствованіи. У Табари говорится со словъ Фатимы, жены Омара, что последними словами Омара были слова стиха Корана (28,83) «Это будущее жилише мы предпазначаемъ для тъхъ, которые не стремятся ни къ возвышенію, ни къ разврату, и булущая жизнь приналлежить благочестивымъ» 3. По легендъ, разсказанной въ كتاب الأغاني, Фатима и Маслама слышали неземной голось, произнесшій этогь стихъ Корана въ комнать умершаго халифа, который испустиль духъ со словами الوجوه حيّ الوجوه حيّ الوجوه Омаръ разсказывалъ Масламъ, что при погребени Абд-ал-Мелика у него было видъніе, показавшее ему судьбу халифа послъ смерти и побудившее его не подражать Абд-ал-Мелику. Самъ Маслама, когда завернуль тыло Омара въ саванъ, имъль видъніе, показавшее ему халифа въ раю 4. Крайнимъ безвкусіемъ отличается легенда, разсказанная у Ибн-Са'да, что во время погребенія Омара съ неба упала бумажка съ надписью: «Избавленіе (زرال) оть Бога для Омара ибн - Абд - ал - Азиза оть (адскаго) пламени» 5.

В. Бартольдъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Якутъ II, 697,9. Могилу Омара показывали при Якутъ еще въ третьемъ монастыръ Накиръ (دير النقيرة), также близъ Ма'арры, на горъ (ibid. 704,10).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Табари II, 1372,12.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> كتاب الاغانى 3 VIII, 158.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ibid. 156 сл. Ср. сходную легенду во Fragm. hist. arab. I, 61 наверху. Омаръ видёлъ, какъ лицо Валида въ могиле почернело; разсказчикъ (Маймунъ ибн-Михранъ) видёлъ, какъ лицо Омара въ могиле стало еще лучше, чемъ было въ дни счастія.

<sup>5</sup> Ибн-Са'дь VIII, 301,17 сл.

## Фаустъ Византійскій, какъ историкъ 1.

Фаустъ Византійскій—древнійшій памятникъ армянской исторической литературы — излагаеть событія IV віка, останавливаясь преимущественно на діяніяхъ преемниковъ великихъ просвітителей Арменіи, Григорія и Тирдата. Трудъ его не дошель до насъ въ первоначальномъ виді, въ каковомъ имізлся въ рукахъ еще въ VI вікі у Прокопія Кесарійскаго, извістнаго историка Юстиніана . Но и наличная редакція представляеть высокій интересъ и заключаеть въ себі такія характерныя особенности, которыя выділяють его среди другихъ историческихъ памятниковъ.

Фаустъ свободенъ отъ ученой схоластики, присущей въ большей или меньшей мѣрѣ другимъ армянскимъ историкамъ. Онъ не пользовался письменными документами в и своими свѣдѣніями обязанъ, главнымъ образомъ, живымъ воспоминаніямъ и преданіямъ. Близость Фауста къ дѣйствительной жизни страны — главное его преимущество передъ другими историками.

Значеніе труда Фауста, богатаго цівниыми реаліями изъ среды современной ему нахарарской Арменіи, достаточно признано и оцівнено нынів спеціалистами. Но сравнительно мало вниманія удівлено находящимся у него же матеріаламъ по внішней исторіи Арменіи. Свідівнія его о политическихъ событіяхъ, касающихся византійско-персидскихъ отношеній въ Арменіи, носять легендарный характерь и потому нелегко поддаются точной оцінкі въ отношеніи исторической ихъ основательности. Намъ хотілось бы подойти къ Фаусту пока именно съ этой стороны и разсмотріть, насколько историчны его сказочныя повіствованія и есть-ли въ пихъ положительныя данныя, пригодныя для исторіи.

<sup>1</sup> Настоящій этюдъ написанъ давно и печатаемая вынѣ часть доложена сще 21 декабря 1906 года въ засѣданів Восточнаго Отд. Русск. Арх. Общества, подъ названіемъ: «Римскоперендскія отношенія за первую половину IV в. и армянскія о нижь преданія». (ЗВО, т. XVII, стр. XLII—XLIII). Статья эта паходится въ связи съ задуманной тогда большой работой, имѣвшей цѣлью собирать важнѣйшіе разбросанные у классиковъ матеріалы по исторіи армянъ въ оригиналѣ съ русскимъ переводомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См. Начальная исторія Арменін, Виз. Врем. 1911, VIII, 1—2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Вліяніе литературныхъ источниковъ сказывается въ частяхъ, касающихся жизни патріарха Нерсеса. Но весьма сомнительно, чтобы эти части входили въ первоначальную редакцію труда Фауста.

I.

Въ перипетіяхъ безконечной борьбы за Арменію между Византіей и Персіей отмѣчаются два важныхъ момента, 298 и 363 гг. Обстоятельства этихъ моментовъ достаточно извѣстны изъ западныхъ источниковъ и даютъ отчетливое понятіе о положеніи двухъ соперницъ по отношенію къ предмету спора, Арменіи. Что же касается событій, происшедшихъ между 298 и 363 годами, то свѣдѣнія о нихъ у западныхъ историковъ очень скудны. У армянскаго Фауста имѣются кое-какія сказанія, которыя относятся къ названному періоду и историческая основа которыхъ вскрывается при близкомъ знакомствѣ съ обстоятельствами дѣла, сообщаемыми западными авторами.

Въ концѣ третьяго столѣтія Арменія признавала верховное покровительство римлянъ. Въ 294 году на персидскій престоль вступиль царь Нарсей. По примѣру отца своего Шапура и изъ явнаго желанія подражать ему, какъ говорить Лактанцій , онъ сдѣлалъ большія приготовленія къ войнѣ и въ слѣдующемъ 295 году вторгся въ Арменію и заняль ее. «Narseus primus, свидѣтельствуеть Амміанъ, Armeniam Romano juri obnoxiam оссирагат ».

Оборона Арменіи противъ персовъ выпала на долю Галерія Максиміана, зятя и соправителя Діоклетіана. Послѣдній, выступая въ Египетъ для подавленія возстанія Ахиллея, приказалъ цезарю Галерію, правившему тогда Иллиріей, отправиться немедленно противъ персидскаго царя. Неопытный и пылкій цезарь отважился завязать бой съ превосходными силами врага въ Месопотаміи между Калиникой и Каррами и потерпѣлъ страшное пораженіе. Презрительный пріемъ, оказанный ему, побѣжденному вождю, Діоклетіаномъ, вызвалъ въ немъ рѣшимость еще разъ попытать счастье въ войнѣ. Галерій перенесъ военныя дѣйствія изъ месопотамскихъ равнинъ на высоты Арменіи, которая считалась «ferme sola seu facilior vincendi via». Новый бой въ горахъ Арменіи увѣнчался блестящимъ успѣхомъ для римлянъ и покрыль имя оскорбленнаго цезаря громкой славой.

Войны Галерія описаны современными историками, Авреліємъ Викторомъ, Евтропіємъ и Руфомъ Фестомъ, писателями IV вѣка. Мнѣ сдается, что память о последнемъ сраженіи Галерія и Нарсея сохранилась и у

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lactantius, De morte persecutorum, c. 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ammian XXIII, 5. Cp. Eutrop. XXII: Narseus Orienti bellum inferret; a range Aur-Vict. XXXIX: Eodem tempore Orientem Persae ...quatiebant.

армянскаго Фауста. Прежде чыть привести отпосящийся сюда, на мой взглядь, разсказъ Фауста, познакомимся съ обстоятельствами войны по даннымъ упомянутыхъ историковъ.

Аврелій Викторъ, написавшій свой трудъ въ 360 году, говорить:

«Въ то время, когда Іовій (=Діоклетіань) отправился въ Александрію (противъ самозванца Ахиллея), онъ далъ цезарю Максиміану приказъ оставить свои предълы (т. е. Иллирію) и двинуться въ Месопотамію для отраженія натиска персовъ. Вначаль онъ потерпьль тяжкое пораженіе, но посившно образовавъ новую армію изъ ветерановъ и новобранцевъ, онъ бросился на врага черевъ Ариенію, что является надежной базой и болье легкимъ путемъ побъды. Наконецъ, тамъ же Галерій разбиль царя Нарсея, взяль въ плень его детей и жень и весь царскій дворь. Победа была такъ блистательна, что если бы Валерій (= Діоклетіанъ), по приказанію котораго все дълалось, не противился бы, неведомо, по какой причине, то римская власть простерлась бы на новую провинцю. Впрочемъ, часть земель, для насъ болёе важная, все-таки была пріобрётена; и такъ какъ персы настойчиво требовали ихъ обратно, то снова вспыхнула война, тяжелая и весьма гибельная» — Interim, Jovio Alexandriam profecto, provincia credita Maximiano Caesari, uti relictis finibus in Mesopotamiam progrederetur, ad arcendos Persarum impetus. A quis primo graviter vexatus, contracto confestim exercitu e veteranis ac tironibus, per Armeniam in hostes contendit — quae ferme sola scu facilior vincendi via est. Denique ibidem Narseum regem in ditionem subegit, simul liberos coniugesque et aulam regiam. Adeo victor, ut ni Valerius, cujus nutu omnia gerebantur, incertum qua causa abnuisset, Romani fasces in provinciam novam ferrentur. Verum pars tamen nobis utilior quaesita, quae quum acrius reposcuntur, bellum recens susceptum est, grave admodum perniciosumque. Aur. Victor. De Caesaribus, XXXIX.

Нъсколько обстоятельные сообщение Евтронія:

«Галерій Максиміанъ сначала имѣлъ очень неудачное сраженіе съ Нарсеемъ, встрѣтившись между Калиникой и Каррами, такъ какъ онъ дрался скорѣе необдуманно, чѣмъ малодушно. Съ ничтожнымъ отрядомъ онъ вступилъ въ бой съ многочисленнымъ врагомъ. Обращенный въ бѣгство, Галерій отправился къ Діоклетіану и настигнувъ его на пути (въ Египетъ), былъ принятъ, говорятъ, съ такимъ высокомѣріемъ, что нѣсколько тысячъ шаговъ бѣжалъ въ порфирѣ, какъ разсказываютъ, за его колесницей.

Вскоръ, однако, набравъ войско въ Иллиріи и Мизіи, Галерій вторично сразился съ Нарсеемъ, дъдомъ Ормизда и Шапура, въ Великой Арменіи съ

очень большимъ уситхомъ, благодаря обдуманному плану, а равно храбрости, при чемъ онъ принять на себя даже обязанность развёдчика съ двумя или тремя всадниками. Отбросивъ Нарсея, Галерій разгромить его лагерь, захватилъ женъ сестеръ, дётей его и кром'є того множество лицъ изъ персидской знати и персидскую богат'єйшую сокровищницу. Онъ самъ убёжать въ окраинныя пустыни своего государства. Поэтому когда Галерій явился съ тріумфомъ къ Діоклетіану, стоявшему тогда въ Месопотаміи съ войскомъ, то былъ принять съ огромнымъ почетомъ». — Galerius Maximianus primo adversus Narseum minime secundum proelium habuit inter Callinicum Carrasque congressus, cum inconsulte magis, quam ignave dimicasset. Admodum enim parva manu cum copiosissimo hoste commisit. Pulsus igitur et ad Diocletianum profectus cum ei in itinere occurrisset, tanta insolentia a Diocletiano fertur exceptus, ut per aliquot passuum milia purpuratus tradatur ad vehiculum cucurrisse.

Mox tamen per Illyricum Moesiamque contractis copiis rursus cum Narseo, Hormisdae et Saporis avo, in Armenia Majori pugnavit successu ingenti, nec minore consilio simulque fortitudine, quippe qui etiam speculatoris munus cum altero ac tertio equite susceperit. Pulso Narseo castra ejus diripuit. Uxores, sorores, liberos cepit, infinitam extrinsecus Persarum nobilitatem, gazam Persicam copiosissimam. Ipsum in ultimas regni solitudines egit. Quare ad Diocletianum in Mesopotamia cum praesidiis tum morantem ovans regressus ingenti honore susceptus est. Eutropii breviarium historiae Romanae. l. IX. c. 24—25.

Третій историкъ Р. Фесть о тёхъ же событіяхъ разсказываеть въ слёдующихъ словахъ:

«При императорѣ Діоклетіанѣ имѣла мѣсто блестящая побѣда надъ персами. Цезарь Максиміанъ въ первой схваткѣ, сражаясь при незначительныхъ силахъ съ несмѣтными полчищами, пораженный отступилъ. Онъ былъ принятъ съ такимъ негодованіемъ Діоклетіаномъ, что впереди его колесницы нѣсколько тысячъ шаговъ бѣжалъ въ порфирѣ. Когда же онъ съ трудомъ добился разрѣшенія, набравъ армію изъ предѣловъ Дакіи, вновь попытать счастья въ войнѣ, то самъ цезарь лично предпринялъ развѣдку въ Великой Арменіи вмѣстѣ съ двумя всадниками; и во главѣ 25000 войскъ настигъ непріятельскій лагерь, внезапно напаль на безчисленные отряды персовъ и предалъ ихъ истребленію. Персидскій царь Нарсей убѣжалъ; жепа и дочери его попали въ плѣнъ и охранялись съ бережнымъ вниманіемъ къ ихъ стыдливости. Восхищенные такимъ отношеніемъ персы сознавались, что римляне не только оружіемъ, но и морально выше ихъ.

Месопотамію вижсть съ пятью затигрскими областями они отдали назадъ. Миръ былъ заключенъ и продолжается до нашего времени на благо имперіи» 1. - Sub Diocletiano principe, pompa victoriae nota de Persis est. Maximianus Caesar prima congressione, quum contra innumeram multitudinem cum paucis acriter dimicasset, pulsus recessit: ac tanta indignatione a Diocletiano susceptus est, ut ante carpentum ejus per aliquot millia passuum cucurrerit purpuratus: et quum vix impetrasset, ut reparato de limitaneis Daciae exercitu eventum Martis repeteret, in Armenia Majore ipse Imperator cum duobus equitibus exploravit hostes: et cum viginti quinque millibus militum superveniens castris hostilibus, subito innumera Persarum agmina adgressus, ad internecionem cecidit. Rex parsarum Narseus effugit; uxor ejus et filiae captae sunt, et cum maxima pudicitiae custodia reservatae. Pro qua admiratione Persae non modo armis, sed etiam moribus, superiores esse Romanos confessi sunt; ac Mesopotamiam cum Transtigritanis quinque regionibus reddiderunt. Pax facta, usque ad nostram memoriam Reipublicae utilis perduravit<sup>1</sup>. Rufi Festi Breviarum, c. XXV.

Какъ можно видъть, разсказы трехъ историковь очень близки другъ къ другу и сходятся даже въ отдъльныхъ выраженіяхъ. Возможно, что всё они пользовались общимъ, для насъ нынъ утеряннымъ, источникомъ 2. Во всякомъ случаъ достовърность ихъ сообщеній не подлежитъ никакому сомпънію.

Отзвуки описанныхъ событій, какъ миѣ кажется, слышатся и въ армянской литературѣ, именно, у Фауста. Позорное плѣненіе семейства грознаго царя царей было такое необычайное явленіе, что не могло изгладиться изъ памяти страны, служившей мѣстомъ этого позора, не оставивъ слѣда.

Фаусть разскавываеть объ одномъ интересномъ эпизодѣ, который имъ пріурочивается ко времени царя Тирана, но въ дѣйствительности въ немъ имѣемъ отраженіе занимающихъ насъ событій.

У армянскаго царя Тирана быль необычайный конь, «весь въ яблокахъ, отлявающихъ разными тонами, полный отваги, хорошей породы, красиво сложенный, необыкновеннаго роста и длины», словомъ, своей дввной красотой составлялъ предметъ общаго изумленія и восхищенія. Изъ-за этого коня испортились отношенія между царемъ Тираномъ и персидскимъ правителемъ Атропатены, Шапух-Варазомъ. Послідній пожелалъ пийть прославленную лошадь. Владівльцу ея Тирану жалко было съ ней разстаться.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. также гл. XX, гдѣ то же самое приводится сжаго.

<sup>2</sup> См. Martin Schanz, Geschichte der röm. Litteratur, München, 1904, стр. 67 и 76.

На требованіе Вараза, онъ послаль ему другого, подходящаго по цвѣту и внѣшности, коня. Подмѣна раскрылась. Обманутый Варазъ пришель въ ярость. Онъ еще болѣе воспылаль негодаваніемъ, когда ему стали шептать о томъ, что человѣкъ, которому жалко было уступить ему какую-то кожу (рѣчь о конѣ), разсчитывая на императора и его силы, замышляеть отнять персидское царство отъ рода Сасанидовъ, говори: «это принадлежало раньше намъ и нашимъ предкамъ».

Варазъ повърилъ доносамъ и доложилъ обо всемъ персидскому царю Нарсею, на что послъдовалъ приказъ покончить съ неблагонадежнымъ царемъ Тираномъ. Съ этой цълью Атропатенскій правитель явился къ нему въ Арменію, якобы для улаженія недоразумѣній. Довърчивый царь принялъ его дружелюбно, оказалъ всяческія почести, между прочимъ, пригласилъ его па охоту. Коварный гость, улучивъ минуту, захватилъ Тирана и отоглалъ его въ плѣнъ къ персидскому царю, послѣ того какъ выжегъ ему слаза раскаленнымъ желѣзомъ.

Расправа въродомнаго правителя съ Тираномъ вызвала въ странъ сильное движение противъ персовъ. Собрались владътельные князья нахарары и на совъщании ръшили обратиться къ греческому императору за помощью, чтобы отомстить за несчастие родного царя. Послами были избраны Сюнійскій князь Андокъ и Аршарунійскій князь Аршавиръ Камсараканъ. Они прибыли въ столицу и вручили императору грамоту съ подарками.

Тымъ временемъ персидскій царь Нарсей во главь большихъ силъ вступиль въ Арменію и сталь опустошать ее. Услышавь объ этомъ, императоръ собраль войско и двинулся противъ персовъ. Онъ остановился лагеремъ подъ городомъ Саталой. Императоръ выбралъ двухъ знатныхъ лицъ изъ армянъ, Аршавира и Андока, техъ самыхъ князей, которые были посланы къ нему, и вм'єсть съ ними, самъ переод'євшись крестьяниномъ подъ видомъ торговца капустой, проникъ въ лагерь непріятеля. Персы стояли въ Басіанской области, въ селе Осхе. Лазутчики явились къ нимъ, осмотрѣли все, развѣдали количество силъ и ихъ расположение и вернулись обратно къ себъ въ лагерь. Послъ того греческія войска набросились врасплохъ на персовъ и разбили ихъ на голову. Ръзня была страшная; едва удалось царю спастись бъгствомъ въ сопровождении единственнаго всадника. Греки взяли персидскій лагерь, и въ числѣ прочихъ къ нимъ попали въ плънъ жены царя и первая жена съ прислужницами. Побъдоносный императоръ назначилъ князей Андока и Аршавира правителями Арменіи в, осынавъ ихъ и другихъ киязей щедрыми подарками, возвратился къ себъ въ столяцу.

Персидскій царь Нарсей собраль своихъ приближенныхъ для выясненія причинь постигшаго его несчастія. Туть обнаружилась настоящая подкладка доносовъ Атропатенскаго начальника Шапух - Вараза: изъ-за одного коня онъ вовлекъ своего государя въ войну съ императоромъ и послужилъ виновникомъ неслыханнаго пораженія. Разгитванный царь приказаль немедленно казнить Вараза; заттив послаль людей къ императору съ предложеніемъ мира и съ просьбой отпустить изъ плена по крайней мърт женъ его.

Въ отвъть на это императоръ Валентъ требовалъ въ особой грамотъ, чтобы сначала персы освободили плънныхъ, уведенныхъ ими изъ Арменіи, и прежде всего армянскаго царя Тирана, объщая тогда исполнить просьбу персидскаго царя. Послъдній согласился и сейчасъ же отпустилъ Тирана изъ заключенія; такъ какъ онъ былъ лишенъ зрѣнія, то по его же просьбъ преемникомъ былъ назначенъ сынъ его Аршакъ. Послъ того были освобождены и возвращены въ Персію семья царя и другіе плѣнные 1.

Разсказъ Фауста носить несколько сказочный характеры. Въ немъ сплетены событія разныхъ времень: персидскій царь Нарсей, правившій отъ 293 по 302 годъ, выставляется современникомъ Тирана, царствовавшаго въ Арменів въ 40-ыхъ годахъ IV въка и оба они ведутъ дъла съ императоромъ Валентомъ, занимавшимъ престолъ отъ 364 по 368 годъ. Темъ не мене нельзя отрицать здесь отголоска вернаго историческаго событія, именно, войны 298 года, им'вышей несчастнымъ исходомъ плънение семьи персидскаго царя. Сообщения Фауста объ обстоятельствахъ разв'ями императора достаточно, чтобы отнести его разсказъ къ Галерію. Мы видели выше, что и западнымъ историкамъ известенъ факть разв'ядыванія самимь императоромь вражескаго лагеря въ сопровожденін двухъ всадниковъ. Изъ рібчи Синесія узнаємъ, что Галерій выдавалъ себя за посла отъ императора къ персамъ для переговоровъ: "Етероч δὲ τούτου νεώτερον ἀχούεις, οίμαι χαὶ γὰρ οὐδὲ είχὸς ἀνήχοόν τινα είναι βασιλέως έαυτον επιδόντος είσω της πολεμίας γενέσθαι έν γρεία κατασκούσης μιμησαμένου σχήμα πρεσβείας, Syn. X.

По армянскому же преданію, сохранившемуся у Фауста, императоръ съ той же цёлью явился въ персидскій лагерь подъ видомъ крестьянина, торгующаго капустой. Сопровождавшіе его всадники были, по Фаусту, армянскіе князья Андокъ и Аршавиръ, тѣ самыя лица, которыя были посланы къ императору съ важной миссіей. У нашего историка указана и мѣстность

<sup>1</sup> Фаустъ, III, 21.

въ Арменіи, гдѣ произошло сраженіе, именно, въ деревиъ Осхѣ въ области Басіанъ.

Разсказъ Фауста, какъ мы отмътили, страдаетъ анахронизмами. Это обстоятельство бросилась въ глаза еще Хоренскому. По свъдъпямъ послъднято, при армянскомъ царъ Тиранъ въ Персіи правиль не Нарсей, а Шапухъ. Чтобы сгладить анахронистическія данныя Фауста, Хоренскій готовъ Фаустова Нарсея превратить изъ персидскаго царя въ брата его и претендента на армянскій престолъ. «Персидскій царь Шапухъ, разсказываетъ Хоренскій, услышавъ о смерти Хосроя и о томъ, что сынъ его Тиранъ отправился къ императору, собираетъ большое войско подъ начальствомъ брата своего Нарсея, какъ будто полагаль посадить его на армянскій престоль, и посылаеть въ нашу страну, думая, что она безъ хозяина. Но противъ него выступаетъ доблестный Аршавиръ Камсараканъ вмъстъ съ армянскимъ воинствомъ и даетъ сраженіе въ полъ Мрулъ. Хотя и много армянскихъ знатныхъ нахараровъ пало въ бою, но все же армяне взяли верхъ и изгнали персидское войско и защищали страну до возвращенія Тирана 1».

Имя Аршавира Камсаракана, т. е. того лица, которое согласно Фаусту и Хоренскому было послано къ императору — върный залогь, что річь идеть о тіхь событіяхь, о которыхь подробно повіствуеть Фаусть. Хоренскому известенъ также эпизодъ о чудномъ конъ Тирана: по въ видахъ опять же устраненія анахронизма Фауста, онъ относить энизодъ къ болъе древнему времени, полагая, что существовалъ еще другой Тиранъ, одинъ изъ сыновей Арташеса и преемникъ его. У этого Тирана было, по Хор., «два коня, по безмірной быстроті біга боліве легкихъ, чъмъ Пегасъ; казалось, что они не ступали по земль, а неслись по воздуху. Однажды некій князь Бузнуни, Датабе(й) выпросиль позволенія вытыхать на нихъ и хвалился, что онъ великолъпнъе паря». Первый Тиранъ, обладатель пары коней - искусственный литературный отпрыскъ Фаустова Тирана. Эго видно еще изъ того, что Датабей, который, по Хоренскому в жилъ якобы при первомъ Тиранъ, па самомъ дълъ никто иной, какъ извъстный князь Бузнуни, полководецъ отца Тирана Хосроя; по разсказу Фауста, Датабей измениль Хосрою и за это расплатился смертной казнью 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Хоренскій, III, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>м</sup> Хоренскій, 11, 62.

<sup>3</sup> Фаусть, III, 8.

Фаустовъ Тиранъ, по Хоренскому, вступилъ на престолъ на 17 году Констанція (ПІ, 11). Во ІІ вступительной главъ у Себеоса, стр. 16, говорится «на 12 году Тирана, на

Чёмъ же объяснить анахронизмъ у Фауста, почему событие 298 года отнесено ко времени Тирана? Чтобы отвётить на поставленный вопросъ и тёмъ самымъ, какъ увидимъ, дать новое доказательство справедливости нашихъ соображеній по разбираемому вопросу, мы должны остановиться на договорѣ 298 года и прослёдить послёдующія событія до воцаренія Аршака.

О результатахъ войны Галерія съ Нарсеемъ Фаусть не вполнѣ освѣдомленъ. Цѣнныя извѣстія имѣются у Петра Патрикія, писателя и дипломата VI вѣка. Въ фрагментахъ утеряннаго историческаго труда его сохранился отрывокъ, касающійся договора 298 года.

Посл'є пораженія персидскій царь вступиль вы сношеніе съ императоромъ для заключенія мира. Было снаряжено посольство, во глав'є коего стояль любимець царя Аффарбань. Патрикій приводить р'єчь, которую держаль персидскій посоль передъ Галеріемъ:

«Ясно всему человъчеству, что римское и персидское государства — словно два свътила; и подобно очамъ должно каждое изъ нихъ красоваться блескомъ другого, а не свиръпствовать всячески для взаимнаго истребленія. Это не называется доблестью, а скоръе легкомысліемъ и слабостью. Ибо, полагая, что потомки не смогутъ помочь сами себъ, они спъщать покончить со своими противниками. И не слъдуетъ, однако, думать, что Нарсей слабъе всъхъ другихъ царей, но что Галерій настолько превосходить другихъ царей, что имъ однить Нарсей по справедливости былъ побъжденъ, хотя и онъ ничуть не усгупаеть своимъ предкамъ въ достоинствъ.

Послѣ этого Аффарбанъ сказалъ, что имѣетъ порученіе отъ царя, что онь почитаеть справедливымъ довърять судьбу своего царства гуманности римлянъ, потому онъ и не разбираетъ условій, на конхъ долженъ состояться миръ, и все предоставляеть усмотрѣнію императора. Одна у него просьба — возвратить ему дѣтей и женъ, и увѣряетъ, что въ случаѣ отдачи ихъ, онъ сочтетъ это за гораздо большее благо, чѣмъ если бы онъ одержалъ верхъ оружіемъ. И сейчасъ онъ не можетъ достойно благодаритъ за то, что они, будучи въ плѣну, не подвергались никакимъ обидамъ, но съ

<sup>7</sup> году Нарсея персидскаго паря и на первомъ году Констанція и Костанта, сыновей Константина благочестиваго императора (445 f 44гм) бири f поможь фильма f q burqu 8 пири»), пошель (?) на него въ Басіанъ ил село Осху, покуда онъ не возвратиль царя Тирана вийстів со всіми плівными и не назначиль царемъ Аршака, сына его, отпустивъ его въ Арменію». Хотя изъ этой фразы и не явствуеть, кто на кого шель, но не трудно догадаться, что подъ сраженіемъ при Осхі разумівется здібсь событіе 297 г. У Себеоса Тиранъ является съ одной стороны современникомъ Нарсея, согласно Фаусту, а съ другой — онъ по времени ближе къ Констанцію согласно Хоренскому, а не къ Валенту, какъ у Фауста.

ними обходились такъ, какъ съ людьми, которые должны были вернуться къ своему (царскому) положенію. Онъ не преминулъ напомнить и объ измѣнчивости человѣческихъ судебъ.

На это императоръ, видимо, разсердился и, дрожа всёмъ тёломъ, сказалъ, что не къ лицу персамъ напоминать другимъ о превратности человёческихъ судебъ, покуда сами, пользуясь благопріятнымъ случаемъ, не перестаютъ бить людей въ несчастін: «хорошо соблюли вы при Валеріанѣ умёренность въ побёдѣ, вы, которые, обманувъ его коварствомъ, захватили и не отпускали его до крайней старости и безславной смерти. Даже послё смерти какимъ то постыднымъ образомъ сохраняли его кожу, и смертному тѣлу нанесли безсмертную (для васъ) гнусность».

Такъ возразиль императоръ. Онъ сказалъ, что онъ уступаеть, но не потому, что персы черезъ свое посольство напоминають о томъ, что надо считаться съ измѣнчивостью человѣческаго счастья (въ этомъ случаѣ надо было еще болѣе возмущаться, если бы принять во вниманіе все сотворенное персами), а слѣдуя по стопамъ своихъ предковъ, у которыхъ принципъ—прадить побѣжденныхъ и бороться противъ непокорныхъ, и приказалъ послу передать царю о великодушіи римлянъ, доблесть коихъ испытана имъ, и обнадежить, что въ скоромъ времени прибудуть къ нему также плѣнные, согласно приказанію императора» 1.

Объ условіяхъ мира тогь же историкъ сообщаеть слівдующее:

«Когда Галерій и Діоклетіанъ събхались въ Низибинъ, то, посовъщавшись витесть, отправили въ Персію посломъ Сикорія Прова, магистра меморіи.

Нарсей принять его радупию въ надеждѣ на то, что было ему объщано, но откладывалъ ауденціи. Точно желая утомить ожиданіемъ посольство Сикорія и тъмъ сдълать его сговорчивѣе, Нарсей повезъ съ собой Сикорія, который догадывался, въ чемъ дѣло, до мидійской рѣки Аспрудія, пока собрались разсѣянные походами въ разныя стороны войны. И наконецъ во внутреннихъ покояхъ дворца, удаливъ всѣхъ остальныхъ и довольствуясь присутствіемъ Аффарбана, Архапета и Варсаворса, изъ коихъ одинъ былъ praefectus praetorio, а другой имѣлъ власть Сумія, приказалъ Прову доложить о своей миссіи.

Главныя положенія посольства сл'єдующія: чтобы 1) римлянамъ им'єть на восток'є Ингелену съ Софеной и Арзанену съ Кордуеной и съ Забдикеной; 2) ръкъ Тигру быть границей обоихъ государствъ; 3) кръпости

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Excerpta Petri Patricii, Ad Romanos, c. XII.

владѣній армянскихъ Аршакидовъ, которые тоже признавали верховную власть императоровъ наравнѣ съ иберійскими царями.

Армянскіе Аршакиды владіли также Атропатеной и держали гарнизонь, какъ видно изъ неоднократнаго заявленія Фауста, въ городів Гандзаків.

Положеніе, установленное въ 298 году, осталось въ силѣ до 363 года. Все, что въ сообщеніяхъ Фауста не соотвѣтствуетъ или явно противорѣчитъ договорному положенію 298 года, слѣдуетъ признать лишеннымъ историческаго значенія.

Въ приведенномъ выше разсказъ о Тиранъ владътелемъ Атропатены выставляется персидскій царь вълиц'я нам'ястника Вараз-Шапуха, виновника песчастья Тирана. Нёть основанія допустить, что персы успёли отбить отъ армянъ Атропатену, ибо таковой захватъ, какъ явно противоръчащій договорамъ актъ, вызваль бы отпоръ со стороны императоровъ. Между тымь отношенія двухъ государствъ были мирныя, какъ увидимъ, по крайней мъръ, до смерти Константина Великаго. Правда, со словъ Фауста знаемъ, что при армянскомъ царъ Хосроъ, сынъ и преемникъ Тирдата, персы пытались возстановить свои права на Атропатену, но попытка ихъ не увънчалась успъхомъ. Нашествіе горскихъ племенъ на Арменію, имъвшее м'всто въ царствование Хосроя, видимо было сочтено персами за благопріятный моменть, и Шапухъ во главь войска вторгся въ пограничныя области Херъ и Заревандъ. Посланное противъ него войско подъ начальствомъ князя Бузнуни перешло на сторону враговъ. Персы прошли победоносно вглубь страны, но на берегу озера Бузнунійскаго (т. е. Ванскаго) потерпіли пораженіе и покинули преділы Арменіи 1.

Вскорѣ, вѣроятно, по кознямъ того же Шапуха послѣдовало возстаніе князя окраинной области Арзанены, по и оно было подавлено и не оправдало надеждъ его вдохновителей <sup>2</sup>.

Эти эпизоды, грозящіе нарушеніемъ мирныхъ отношеній, прошли безрезультатно. Даже Фаусть не придаеть имъ серьезнаго значенія и утверждаеть, что страна пребывала въ покоћ со времени Тирдата до воцаренія Тирана, преемника Хосроя<sup>8</sup>.

Заявленіе Фауста совпадаеть съ тъмъ, что им знаемъ изъ западныхъ источниковъ. По общему ихъ признанію миръ былъ нарушенъ передъ смертью Константина. Одинъ Евсевій расходится съ ними въ томъ, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Фаусть, III, 8.

<sup>2</sup> Id. III, 9.

<sup>3</sup> Id. III, 17.

первую попытку со стороны Шапуха начать войну относить къ 333 году, когда персидское посольство явилось къ Константину 1. Очень возможно, что поводомъ къ посольству служили сообщаемыя Фаустомъ армяно-персидскія столкновенія. Къ этому моменту, быть можетъ, относится другое свёдёніе Евсевія, по которому персы, получивъ отъ императора отказъ на требованіе вернуть пять затигрскихъ областей, послали вторично пословъ съ просьбой не нарушать мира 2.

Если договорное положение 298 года продолжалось до смерти Константина, то сообщение Фауста, что при Тиранѣ въ Атропатенѣ сидълъ намѣстникъ персидскаго царя Вараз-Шапухъ, изъ-за котораго возникла война между Шапухомъ и Тираномъ а затѣмъ между нимъ и императоромъ, должно быть признано невѣрнымъ. Возможно, что наличность въ Атропатенѣ персидскаго правителя Вараз-Шапуха надо отнести къ тѣмъ элементамъ анахронистическаго разсказа Фауста, которые восходятъ ко времени Галерія, а не Тирана.

Πο Петру Патрикію, персидское посольство 298 года состояло изъ 'Αγγάρβα καὶ ἀρχαπέτου καὶ Βαρσαβώρσου ὧν ὁ μὲν ὕπαρχος ἦν πραιτωρίων, ὁ δὲ ἔτερος τὴν τοῦ Συμίου εἶγεν ἀργὴν.

Первое ими 'Αφφάρβα принимается за персидское Adur-farwa изъ Atarō-frōbāg³, а званіе его ἀρχαπέτης соотвѣтствуєть argapet⁴. Ими второго члена посольства Вαρσαβώρσ-ης можеть быть сопоставлено съ  $\psi_{\mu\nu\mu\nu}$   $\psi_{\mu\nu}$   $\psi$ 

Вообще все, что передаеть нашъ псторикъ о Тиранъ, нуждается въ провъркъ и въ значительной части можетъ быть оспариваемо исторической критикой при свъть свъдъній изъ западныхъ источниковъ.

Въ ръчахъ императора Юліана къ Констанцію имъются нъкоторые цънные матеріалы, касающіеся этого времени, не использованные до сихъ поръ.

<sup>1</sup> Vita Const. IV, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> lb. IV, 57.

<sup>3</sup> Hoffman, Auszüge, p. 36 not 306.

<sup>4</sup> Justi, Geschichte Irans, въ Grundriss d. Iran. Philol. II, 437-8.

<sup>5</sup> Rawlinson, The sewenth Orient, monarchy, p. 127 not 3.

Послѣ краткаго обзора римско-персидскихъ отношеній, упомянувь о заключенномъ въ 298 г. мирѣ, говоритъ Юліанъ:

«Не въдаю, какимъ образомъ персы нарушили миръ еще при жизни отца твоего и избёгли мщенія вследствіе кончины его среди военныхъ приготовленій. Ты же позднёе наказаль ихь за дерзость. Такъ какъ мнё придется още часто касаться войнь, которыя ты вель противь нихь, то пока считаю нужнымъ обратить вниманіе слушателей моихъ на то, что ты сдідался владыкой трети имперіи въ такое время, когда казалось, что ты не быль положительно подготовлень къ войнь ни въ отношении оружія, ни людей и ни вообще тъхъ средствъ, которыя необходимо имъть въ изобиліи для такой серіозной войны. Кром' того, никто изъ братьевъ тебя не поддерживаль въ этой войн' по какимъ то непонятнымъ причинамъ. Не найдется, однако, человека въ такой степени безстыднаго и завистливаго клеветника, который бы не сознался, что ты главный виновникъ существующаго между ними единенія. Начинается война, думаю тяжелая сама по себъ; взбунтовались войска по поводу переворота и оплакивали смерть прежняго своего начальника, обнаруживая желаніе командовать вами, братьями; тысяча другихъ неблагопріятныхъ и тяжелыхъ обстоятельствъ всплывали отовсюду и представляли надежды на войну все болбе мрачными.

«Армяне, старинные наши союзники, терзаемые раздорами, и значительною частью перешедшіе къ персамъ, разоряють собственныя границы. То, что при настоящихъ условіяхъ являлось единственнымъ спасеніемъ, именно, тебѣ принять бразды правленія и дѣйствовать властно, дотолѣ не могло послѣдовать по причинѣ переговоровъ съ братьями въ Пеоніи, которые ты личнымъ присутствіемъ своимъ велъ такъ, что не далъ имъ повода къ порицаніямъ» — 'Арμένιοι παλαιοί σύμμαχοι στασιάζοντες καί μοῖρα σφῶν οὐ φαύλη Πέρσαις προσθέμενοι, τὴν ὅμορον σφίσι λησταῖς κατατρέχοντες καὶ ὅπερ ἐν τοῖς παροῦσιν ἐφαίνετο μόνον σωτήριον, τὸ σὲ τῶν πραγμάτων ἔχεσθαι καὶ βουλεύεσθαι, τέως οὐχ ὑπῆρχε διὰ τὰς πρὸς τοὺς ἀδελφοὺς ἐν Παιονία συνθήκας, ἄς αὐτὸς παρὼν οὕτω διώκησας, ὡς μηδεμίαν ἀφορμὴν ἐκείνοις παρασχεῖν μέμψεως. Jul. Imp. Orat. I. ed. Teub. p. 21 — 22.

Далье, изображая критическое положеніе, въ которомъ засталь имперію Констанцій посль смерти отца — возгорьвшаяся война, постоянныя пашествія, отпаденіе союзниковъ, деморализація войска и общій безпорядокъ въ государственныхъ дълахъ — тотъ же авторъ продолжаеть:

«Посліз того, какъ ты покончилъ переговоры съ братьями, настало желанное время отдаться находившимся въ опасности государственнымъ дъламъ и привести ихъ въ порядокъ. Быстрымъ ходомъ изъ Пеоніи пока-

зался ты въ Сиріи съ такой скоростью, что даже трудно выразить словомъ. Но для тѣхъ, кто знаетъ, достаточна и попытка. Кто въ состояніи разсказать, какимъ образомъ при твоемъ появленіи все измѣнилось живо, все улучшилось; и не только избавилъ ты насъ отъ давившаго страха, но и вселилъ лучшія надежды на все грядущее. При одномъ твоемъ приближеніи войска оправились отъ деморализаціи и порядокъ былъ возстановлень».

«Тѣ изъ армянъ, которые перешли къ врагамъ, вернулись немедленно, когда ты изгналь виновниковь бъгства къ намъ (царя) начальника этой страны, и убъжавшимъ обезпечилъ безопасный возврать въ свои дома. Такъ гуманно обощелся ты съ тъми, которые пришли недавно къ намъ и ласково сносился съ теми, которые возвратились изъ бетства вместе со своимъ начальникомъ, что одни раскаивались въ томъ, что раньше отпали отъ насъ, другіе же настоящую свою судьбу предпочитали прежнему правленію. Бъжавшіе раньше признавали, что на дъль научились благоразумію, иные — что они за върность получили слъдуемое имъ вознагражденіе. Ты отличился такой щедротой подарковь и почестей по отношенію къ вернувшимся, что имъ нечего досадовать или завидовать своимъ противникамъ, которые благоденствуютъ и удостоены должныхъ почестей» — 'Αρμενίων δε οι προσθέμενοι τοῖς πολεμίοις εὐθύς μετέστησαν, σοῦ τοὺς μέν αἰτίους τῆς φυγῆς τῷ τῆς χώρας ἐχείνης ἄρχοντι παρ' ἡμᾶς ἐξαγαγόντος, τοῖς φεύγουσι δὲ τὴν ἐς τὴν οἰκείαν κάθοδον ἀδεᾶ παρασκευάσαντος. οὕτω δὲ φιλανθρώπως τοῖς τε παρ' ἡμᾶς ἀφιχομένοις ἄρτι γρησαμένου καὶ τοῖς έχ της φυγης μετά του σφων άρχοντος κατεληλυθόσι πράως όμιλουντος, οί μέν, ότι καὶ πρότερον ἀπέστησαν, αὐτοὺς ἀπωλοφύραντο, οἱ δὲ τὴν παρούσαν τύχην τῆς πρόσθεν ἡγάπων μᾶλλον δυναστείας. καὶ οἱ μὲν φεύγοντες ἔμπροσθεν έργφ σωφρονείν έφασαν έχμαθείν, οι δε του μή μεταστήναι τής άμοιβής άξίας τυγχάνειν τοσαύτη δὲ ἐχρησω περί τοὺς κατελθόντας ὑπερβολῆ δωρεῶν καὶ τιμής, ώστε μηδέ τοις έχθίστοις σφών εὖ πράττουσι καὶ τὰ εἰκότα τιμωμένοις αχθεσθαι μηδέ βασκαίνειν. Jul. Orat. I. p. 24 - 25.

Слова Юліана, намеки на какія то событія въ Арменіи, несовсѣмъ ясны. Изъ нихъ можно заключить, что у армянъ были партіи, состоявшія изъ приверженцевъ персовъ и римлянъ. Персидская партія взяла верхъ и и изгнала противниковъ; тѣ вмѣстѣ съ царемъ (= архонтомъ) нашли убѣжище въ римской территоріи. Императоръ Констанцій примирилъ партіи и возстановилъ миръ къ общему удовольствію обѣихъ сторонъ. Но кто же былъ этотъ архонтъ - царь армянскій? Фаустъ не знаетъ случая бѣгства царя къ императору. Онъ разсказываеть о плѣненіи персами царя Тирана,

какъ мы видели. При этомъ царе происходили смуты и тренія между нахарарскими фамиліями, и вероятиве всего къ этому времени относятся событія, упоминаемыя Юліаномъ. По словамъ Юліана, смуты въ Арменіи были подавлены Констанціемъ, после того какъ онъ «быстрымъ ходомъ изъ Пеоніи показался въ Сиріи». Въ Пеоніи же находился Констанцій вместе съ братьями по делу раздёла отцовскаго наследія.

Константинъ Великій, какъ извъстно, раздълиль имперію между тремя сыновьями и двумя племянникамв, при чемъ восточныя владънія достались сыну Констанцію и двумъ племянникамъ. Послъ смерти Константина произошло избіеніе членовъ боковой линіи императорской фамиліи, во время котораго погибли также его племянцики Далматій и Аннибаліанъ 1. Вотъ тогда 
сыновья Константина събхались въ Пеоніи для новаго раздъла имперіи. 
Весь востокъ остался за Констанціемъ. Переговоры, начавшіеся между 
братьями послъ смерти Константина по этому дълу, въ 338 году были закончены. Имъется указъ отъ имени Константина и Константа, изданный 
въ Сирміи, городъ Пеоніи, въ концъ іюля мъсяца 338 года: D. VI k. Aug. 
Sirmi Urso et Polemio conss (338) Impp. Constantinus et Constans AA. ad 
Catulinum 2.

Указъ подписанъ двумя братьями; отсутствие подписи Констанція можно объяснить тёмъ, что онъ выёхалъ на Востокъ. Д'єйствительно, 11 октября того же 338 года онъ находился въ Антіохіи, какъ видно изъ указа его вмени отъ означенной даты. Юліанъ подчеркиваетъ скорость, съ которой Констанцій, посл'є того какъ покончилъ д'єло съ братьями, перес'єкъ пространство отъ Пеоніи до Спріи. Возможно, что онъ выёхалъ изъ Сиріи незадолго до іюля 338 года, въ каковое время еще не усп'єли разъ
екхаться его братья.

Констанцій пребываль на Восток'в и въ сл'єдующіе годы, какъ объ этомъ свид'єтельствують указы, изданные имъ въ Лаодикіи отъ 339 года и въ Ангіохіи отъ 341 года в. Появленіе Констанція на Восток'є было вызвано войной, объявленной персами. Враждебныя д'єйствія со стороны персовъ начались еще при жизни Константина, и, по словамъ Евгропія и по

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zosime, p. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cod. Just. VIII хі 1. ed. Krüger p. 338. Въ индексъ того же изданія интересующій насъ законъ носитъ имена Constantius (вм. Constantinus.) et Constans p. 499. Издатели замъчають, что въ рукописяхъ часто сившиваются имена трехъ братьевъ, и законы, изданные ими, приписываются то однимъ, то другимъ изъ братьевъ. Въ данномъ случав чтеніе Constantinus вмѣсто Constantius предпочтительнье. Имѣется декретъ Констанція аналогичнаго содержанія на имя того же Катулина, X XLVIII 7. = p. 420.

<sup>3</sup> Cod. Just. VI IX 9 и XI, LXVI 1.

Пасхальной хроникъ, Константинъ принялъ вызовъ и, выступивъ въ походъ, умеръ на пути въ Никомидін въ 337 году 22 мая въ депь Пягидесятинцы 1.

Пользуясь благопріятнымъ моментомъ, когда наслѣдники Константина были заняты въ Сирмів, персидскій царь Шапуръ (= Шапухъ) перешель Тигръ и осадилъ Низибинъ, сердце Месопотаміи. Осада не виѣла усігѣха в персы принуждены были снять ее и уйти: Σαπώρις ὁ Περσῶν βασιλεὺς ἐπῆλθεν τῆ Μεσοποταμία πορθήσων τὴν Νίσιβιν, καὶ περικαθίσας αὐτὴν ἡμέρας ξγ' καὶ μὴ κατισχύσας αὐτῆς ἀνεχώρησεν 2.

Это — первая осада Незибина и относится, веролино, къ 338 году.

Въ связи съ персидскими побъдами находятся и тъ событія въ Арменіи, о которыхъ говорить Юліанъ. Въ столкновеніяхъ двухъ сосъднихъ державъ Арменія играла большую роль, въ большинствъ случаевъ она и служила яблокомъ раздора.

Естественно, что при открытіи военныхъ действій каждая изъ сторонъ старалась заручиться расположеніемъ страны и использовать ея военныя силы. Возможно, что къ этому времени относится и возстаніе Бакура, о которомъ разсказываетъ армянскій историкъ. Надо полагать, что персидская партія въ Арменіи при появленіи войскъ Шапура одержала верхъ и изгнала своихъ политическихъ противниковъ, приверженцевъ имперской власти, которые вмёстё съ царемъ перешли на римскую территорію. Слова Юліана не допускаютъ сомнёнія въ томъ, что партійные раздоры въ Арменіи были улажены именно Констанціемъ послё того, какъ онъ прибылъ на Востокъ изъ Сирмія въ 338 году. Быстрое возстановленіе порядка и возвращеніе царя въ страну, которое Юліанъ ставитъ въ исключительную заслугу Констанцію, объясняется отчасти уходомъ персидскихъ войскъ послё неудачной осады Низибина.

Юліанъ не указываеть имени царл; но по условіямъ времени, поскольку можно судить о нихъ по армянскимъ даннымъ, въ немъ нельзя пе узнать царя Тирана. Очень странно, что Фаустъ ничего не знаетъ о бъгствъ Тирана и его партіи на римскую территорію. Быть можетъ, въ связи съ бъгствомъ находится пребываніе Тирана въ замкъ Бнабелъв, лежавшемъ на южной окраинъ области Софены — сейчасъ небольшая деревня недалеко

<sup>1</sup> Eutrop. X 8, bellum adversus Parthos moliens qui iam Mosopotamiam fatigabant XXXI anno imperii aetatis sexto et sexagesimo Nicomediae in villa publica obiit. Chr. Pasch. p. 532, Πέρσαι πόλεμον ἐδήλωσαν πρὸς 'Ρωμαίους καὶ ἐπιβὰς Κωνσταντῖνος λβ΄ ἐνιαυτῷ τῆς αὐτοῦ βασιλείας ὀρμήσας ἐπὶ τὴν ἀνατολὴν κατὰ ἐλθών εως Νικομηδείας ἐνδόξως καὶ εὐσεβῶς μεταλλάττει τὸν βίον ἐν προαστείω τῆς αὐτῆς πόλεως. Οτεωда береть и Θεοφανь p. 50, ποχь гоχονь 5828.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Chr. Pasch. p. 533. Отсюда береть Өсөфанъ, p. 52, подъ годомъ 5829.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Фаусть, III, 12.

отъ Мардина. Констанцій возстановиль его на престоль. Вскоры персы ворвались въ страну и захватили его, какъ сторонника императорской власти, въ плыть. Возстановленіе его относится, такимъ образомъ, къ 338 году, когда императоръ явился изъ Сирмія. Годъ же плыненія его выясняется изъ отчета Сингарскаго или Нарсейскаго боя.

Обстоятельства этого сраженія извістны намъ изъ той же Юліановой річн о Констанціи. «Я знаю прекрасно, говорить нашъ панегирикъ, что всі склонны считать сраженіе передъ Сингарой торжествомъ варваровъ (персовъ); я же полагаю, что это сраженіе было одинаково несчастно для обінкъ армій, но твоя доблесть одержала верхъ надъ ихъ счастіемъ, какъ слідовало»—Ойхойу єй οίδα, ότι πάντες αν μέγιστον φήσειαν πλεονέχτημα τῶν βαρβάρων τὸν πρὸ τῶν Σιγγάρων πόλεμον. ἐγὼ δὲ ἐχείνην τὴν μάχην ίσα μὲν ἐνεγχεῖν τοῖς στρατοπέδοις τὰ δυστυχήματα, δεῖξαι δὲ τὴν σὴν ἀρετὴν περιγενομένην τῆς ἐχείνων τύχης φαίην αν εἰχότως 1.

Римляне не хотьли сами наступать, «дабы не дать повода считать ихъ нарушителями мира» (οὐχὶ δὲ αὐτοὶ πολέμου μετὰ τὴν εἰρήνην ἄρχοντες ρανεῖεν). Наконецъ персидскій царь даль сигналь къ наступленію, но при видѣ боевого строя римлянъ, испугался и «думаль убѣжать поспѣшно, сообразивъ, что его спасло бы только то, если бы онъ заблаговременно перешель рѣку, которая издревле составляеть границу между нашей и ихъ землей. Разсудивъ такъ, царь даль знакъ сначала къ отступленію задомъ, а потомъ надбавляя постепенно скорость подъ конецъ пустился въ настоящее бѣгство, имѣя при себѣ нѣсколько всадниковъ и передавъ все войско сыну своему и самому вѣрному изъ друзей»— φεύγειν ψετο χρῆναι διὰ τάχους καὶ τοῦτο μόνον οἱ πρὸς σωτηρίαν ἀρχέσειν, εἰ φθήσεται τὸν ποταμὸν διαβῆναι, ӧσπερ ἐστὶ τῆς χώρας ἐκείνης πρὸς τὴν ἡμετέραν ὅρος ἀρχαῖος. ταῦτα διανοηθείς ἐκείνος πρῶτον ἐπὶ πόδα σημαίνει τὴν ἀναχώρησιν, καὶ κατ' ὁλίγον προστιθείς τῶ τάχει τέλος ἦδη καρτερῶς ἔφευγεν, ἔχων ὀλίγους ἱππέας ἀμφ' αὐτόν, τὴν δύναμιν ἄπασαν τῷ παιδὶ καὶ τῷ πιστοτάτφ τῶν φίλων ἐπιτρέψας ἄγειν ².

Замѣтивъ отступленіе персовъ, римскія войска набросились на нихъ. «Схватка ииѣла послѣдствіемъ то, что съ нашей стороны пало трое или четверо, а со стороны пареянъ (sc. персовъ) наслѣдникъ престола, захваченный въ плѣнъ, погибъ вмѣстѣ со многими изъ его свиты. При всѣхъ этихъ дѣйствіяхъ персидскій царь пе присутствовалъ даже во спѣ и не остановилъ бѣгства раньше, чѣмъ оставилъ за собою рѣку, ты же наоборотъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Orat. I, p. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ib., p. 28.

ΡΑΒΑΚΕΙΝΙΉ ΒΟΕ ΤΗΓΟΟΤΗ» — τοῦτο τέλος τῆς μάχης ἐχείνης γέγονε, τρεῖς μὲν ἡ τέτταρας ἀφελομένης τῶν παρ' ἡμῖν, Παρθυαίων δὲ τὸν ἐπὶ τῆ βασιλεία τρεφόμενον ἀλόντα πρότερον, καὶ τῶν ἀμφ' αὐτὸν παμπληθεῖς ξυνδιαφθειράσης. τούτοις δε ἄπασι δρωμένοις ὁ μὲν βαρβάρων ἡγεμών οὐδὲ ὄναρ παρῆν οὐδὲ γὰρ ἐπέσχε τὴν φυγὴν πρὶν ἡ κατὰ νώτου τὸν ποταμὸν ἐποιήσατο 1.

О сингарскомъ сраженія упоминаєть и Евтропій. По его словамъ, военная д'вятельность Констанція противъ персовъ вообще была неудачна, кром'є сраженія подъ Сингарой: nullumque ei contra Saporem prosperum proelium fuit, nisi quod apud Singaram haud dubiam victoriam ferocia militum amisit.

О немъ знаетъ также Амміанъ. Изв'єстный купецъ Антонинъ, переб'єжавъ къ Шапуру, и желая возбудить его противъ римлянъ, говорилъ между прочимъ «о сороковыхъ годахъ, когда посл'є ц'єлаго ряда пораженій, дано было ожесточенное сраженіе при Иле'є и Сингар'є»: quadragesimi anni memoriam replicabat, post bellorum adsiduos casus et maxime apud Hileiam et Singaram, ubi accerima illa nocturna concertatione pugnatum est <sup>8</sup>.

Ц'єнное показаніе находимъ и у Феста. Сраженіе на Илейскомъ полів вблизи Сингары называется у него также Нарсейскимъ по имени командующаго со стороны персовъ Нарсея, павшаго въ бою: Narsensi autem bello, ubi Narseus occidit, superiores discessimus. Nocturna vero in agro Eleiensi prope Singaram pugna, ubi praesens Constantius adfuit 4.

Нарсей Феста и есть персидскій наслѣдникъ, сынъ Шапура, тотъ самый, которому поручилъ отецъ команду во время интересующаго насъ боя. Исходъ сраженія римляне считали для себя сравнительно удачнымъ въ виду именно плѣненія Нарсея и его гибели <sup>5</sup>.

Указанное обстоятельство разрѣшаеть, какъ намъ кажется, загадку, почему событія 298 года въ приведенномъ выше разсказѣ Фауста низведены въ царствованіе Тирана. При Галеріи въ 298 году велъ войну съ римлянами персидскій царь Нарсей, сынъ котораго вмѣстѣ съ женой и другими членами царской семьи попалъ въ руки императора. Въ сингарскомъ же бою Констанціемъ былъ захваченъ въ плѣнъ царевичъ, носившій то же имя Нарсей. Въ армянскомъ преданіи у Фауста эти два происше-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ib. p. 29-30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eutr. X, 10.

<sup>3</sup> Amm. XVIII, 5.

<sup>4</sup> R. Fest. XXVII.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Успѣхъ былъ скорѣе на сторонѣ персовъ; и если они тѣмъ не менѣе отступили, то это объясняется отчасти, какъ полагаетъ Раулинсонъ, смертью наслѣдника Нарсея; Шапуръ былъ потрясенъ печальной участью сына. The sewenth, p. 161.

ствія, относящіяся къ разнымъ моментамъ исторіи, слілись, при чемъ камнемъ преткновенія служили ния Нарсей и аналогичная въ обонхъ случалхъ сульба наследниковъ персидскаго трона.

Если анализъ нашъ въренъ, а сомиъваться въ немъ истъ основанія, то мы должны иризнать, что во время сингарской битвы армянскій престоль занималь именно Тирань. Иначе трудно будеть объяснить, почему интересующій насъ разсказъ у Фауста пріуроченъ ко временя Тирана. Съ установленіемъ времени означенной битвы, получимъ важную точку опоры для хронологін аршакидскихъ царей.

Сведенія историковъ, касающіяся римско-персидскихъ отношеній за данной періодъ, вообще сбивчивы. Ни Ософанъ, ни Пасхальная хроника, данными комхъ обыкновенно пользуются изслёдователи, не могуть считаться ръшающими. Въ ръчи Юліана имъется опредъленное указаніе на годъ сингарскаго боя и это указаніе должно быть призначо вернымъ. Разсказывая объ одной осадъ Низибина, которая имъла мъсто, по его же указанію, въ годъвозстанія Магненція и убійства Константа, т. е. въ 350 году, Юліанъ замічаєть, «сингарскій бой произошель літь за шесть до этой осады Низибина». Стало быть, означенный бой надо отнести къ 345 году.

Въ этомъ году Констанцій, принимавшій участіе въ бою, действительно находился въ Низибинъ, какъ видно пвъ изданнаго имъ указа:

Imp. Constantius A. Nemesiano com. larg. a. 345. III, IV id. Mai Nizibi. Amantio et Albino conss<sup>1</sup>.

Пребывание императора въ Низибинъ находилось въ связи съ персидской войной и ближайшимъ образомъ съ сингарской битвой. Сингара лежала къ югу отъ Низибина въ горахъ одноименныхъ, называемыхъ нывъ по арабскому произношенію Синджаръ; на южныхъ склонахъ этихъ горъ было расположено и мѣстечко Hilea, пріурочиваемое Кипертомъ къ нынѣшнему Tepe Hil<sup>2</sup>. Въ следующемъ 346 году мы застаемъ Констанція уже въ Медіолань, какъ явствуеть опять же изъ обнародованнаго имъ указа отъ декабря мѣсяца того же года в. Къ этому времени операціи подъ Сингарой были закончены и вообще война съ персами прекращена, разъ императоръ удалился въ Медіоланъ.

По разсказу Фауста армянскій царь Тиранъ быль взять въ плінъ персами до сраженія, въ которомъ паль Нарсей, и лишь послѣ заключенія мира на его мъсто быль назначенъ сынъ его Аршакъ. Значитъ, если не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cod. Just. X, XIX, 3. p. 403.

Kleinasien Nsebin.
 Cod. Just. X, IX, 30.

паденіе Тирана, то во всякомъ случай вступленіе Аршака на престоль должно быть отнесено къ 345 году. Віроятніве всего Тиранъ палъ въ предыдущемъ 344 году. Выводы, къ которымъ мы пришли, находять подкріпленіе и въ разборії нікоторыхъ послідующихъ фактовъ.

#### TI.

Вскор возобновились военныя дъйствія. Щапуръ во глав войска осадиль Низибинъ. Осада эта относится къ 350 году. Время было очень благопріятно для персовъ, въ виду политическихъ смутъ, волновавшихъ тогда Римскую имперію. Нѣкто Магненцій, начальникъ отрядовъ, былъ провозглашенъ августомъ въ Галліи и жертвой его самозванства палъ Константъ въ 350 году. Другой самозванецъ захватилъ власть въ Иллиріи. Въ этогъ трудный для имперіи моментъ персы открыли военныя дѣйствія осадой Низибина. Несмотря на чрезвычайныя приготовленія Шапура, превосходившія всѣ прежнія, персы не имѣли успѣха и на этотъ разъ. Осажденные отразили аттаки пепріятеля, который послѣ 3-4 мѣсячныхъ тяжелыхъ трудовъ вынужденъ былъ снять осаду и уйти. Обстоятельства осады изображены у Юліана.

Πος πέ οписанія упомянутой сингарской битвы, нашъ панегирикъ переходить къ разсказу о томъ, какъ Констанцій «ставъ противъ всіхъ, отразиль и толпу тирановъ и силы варваровъ; зима была уже на исходѣ, спустя лѣтъ шесть приблизительно послѣ той битвы, о которой была рѣчь выше (sc. сингарской), пришло извѣстіе, что Галатія (sc. Галлія) примкнула къ самозванцу, возстала противъ твоего брата и убила его — ἡν μὲν γὰρ ὁ χειμών ἐπ' ἐξόδοις ἡδη, έχτον που μάλιστα μετὰ τὸν πόλεμον ἔτος, οὐ μιχρῷ πρόσθεν ἐμνήσθην, ἡχε δὲ ἀγγέλων τις, ὡς Γαλατία μὲν συναφεστῶσα τῷ τυράννιῷ ἀδεαφῷ ἐβούλευσέ τε καὶ ἐπετέλεσε τὸν φόνον» ι.

То же самое творилось и въ Иллиріп другимъ узурпаторомъ.

<sup>1</sup> ib. p. 32.

ἄνδρες, μειράκια, πρεσβύται καὶ γυναικῶν πλήθος καὶ θεραπόντων, οὐ μόνον τῶν πρὸς τὸν πόλεμον ὑπουργιῶν χάριν, ἐκ περιουσίας δὲ πλεῖστον ἐπόμενον. διενοοῦντο γὰρ ὡς καὶ τὰς πόλεις καθέξοντες καὶ τῆς χώρας ἤδη κρατήσαντες κληρούχους ἡμἴν ἐπάξουσι¹.

Персамъ не удалось взять городъ. Къ осадѣ города Юліанъ возвращается еще во ІІ рѣчи, но ничего новаго не сообщаеть, кромѣ мелкихъ деталей по чисто технической части осады. Интересны заключительныя слова его о томъ, что съ того времени Шапуръ «соблюдаетъ миръ и пе нуждается ни въ клятвахъ ни въ договорахъ, а предпочитаетъ оставаться дома, если не пожелаетъ императоръ пойти на него и отомстить за смѣлость и безразсудство» — хаі ἄγει πρὸς ἡμᾶς εἰρἡνην ἐх τούτου, хаі οὕτε δρχων οὕτε συνθηχῶν ἐδέησεν, ἀγαπα δὲ οἴχοι μένων, εἰ μὴ στρατεύοιτο βασιλεὺς ἐπ' αὐτὸν καὶ δίχην ἀπαιτοίη τοῦ δράσους χαὶ τῆς ἀπονοίας 3.

Армянское преданіе сохранило память объ осадѣ Низибина 350 года и участникомъ ел выставляеть армянскаго царя Аршака въ качествѣ союзника Шапура. По вступленіи на престолъ Аршакъ, по словамъ Фауста, посладъ почетное посольство къ императору, «чтобы возобновить договоръ согласія и мира»<sup>8</sup>. Аршакъ находился въ персидскомъ плѣну вмѣстѣ съ отцомъ Тираномъ, и послѣ мира, какъ думаетъ Фаустъ, а по нашему, послѣ Сингарской неудачи, Шапуръ согласился, вѣроятно, по настоянію императора возстановить порядокъ въ Арменіи и посадилъ на престолъ вмѣсто Тирана его сына Аршака въ Томъ, что хотя армянскій царь и является какъ бы ставленникомъ Шапура, но что онъ желалъ бы жить въ мирѣ съ обѣими лержавами согласно договору 298 года.

Къ сожальнію, исторія Аршака у Фауста переплетена съ легендарнаго характера житіемъ патріарха Нерсеса. Сейчасъ не входить въ нашу задачу анализъ житія Нерсеса; замьтимъ только, что оно, не чуждое обоснованія на письменныхъ источникахъ, повидимому, существовало отдільно и затімъ вставлено въ исторію Аршака. Этимъ объясняются нікоторые анахронизмы, искажающіе историческую обстановку. По Фаусту, въ посольство Аршака входилъ также Нерсесъ; онъ въ столиці выступилъ противъ аріанизма и аріанствующаго императора Валента, за что навлекъ на себя гнізвъ его и былъ задержанъ и потомъ сосланъ. Фаусть увіряеть, что задержка Нер-

<sup>1</sup> ib. p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Orat. II, p. 85.

<sup>3</sup> Фаусть IV, 5.

<sup>4</sup> ld. IV, 1.

сеса послужила причиной разрыва дружественных отношеній, и Аршакъ, недовольный поведеніемъ императора, произвелъ набъги на имперскія земли и опустошалъ въ теченіе шести лътъ страны Гамирскія (— Каппадокійскія) до города Анкиріи 1.

Участіе Нерсеса въ аріанскихъ спорахъ и ссылка его — легенда, им'вющая тенденцію выставить главу армянской церкви въ качеств'є поборника православія. Приключенія Нерсеса не могли случиться при Валент'є потому, что тогда армяне находились въ союз'є съ нимъ и воевали противъ персовъ. Легенда, если только она им'є вть какую нибудь историческую основу, сложилась, в'єроятно, вокругъ аріанскихъ споровъ времени Сардикскаго собора 346 г., когда н'єкоторые изъ аріанскихъ прелатовъ были сосланы въ Арменію.

Какъ бы мы ни относились къ разсказу Фауста, но несомивно върно въ немъ одно, что Аршаку не удалось держаться нейтралитета, и онъ склонился хотя бы временно въ сторону Шапура. По смыслу словъ Фауста, Аршакъ колебался въ своей политикъ и не ръшался стать на ту или другую сторопу. Увъщеванія или старанія со стороны заинтересованныхъ державь могли повернуть его въ соотвътствующую сторопу. Онъ ожидаль, что подобные шаги будутъ сдъланы со стороны императора; и передъ персидской осадой Низибина Аршакъ выжидалъ, «кто изъ нихъ призоветь его на помощь, говоритъ Фаустъ; самъ склоненъ былъ иття охотно на помощь греческому императору, но греки не просили его и не оказали ему вниманія и почета».

Совершенно обратно действоваль Шапурь; по увереню того же историка, онъ послаль къ Аршаку людей и уговариваль всячески принять участие въ кампаніи противь грековь. Тогда Аршакъ собраль войско и черезъ Арзанену спустился въ Арвастанъ, т. е. (= въ северную часть Месонотаміи) и расположился передъ Низибиномъ. По преувеличенному представленію Фауста, армяне не хотели дождаться прибытія персидскихъ силъ, одни завязали бой и одержали победу. Въ благодарность Аршаку за такой подвигъ, персидскій царь Шапуръ пригласилъ Аршака къ себе въ столицу и заключилъ съ нимъ союзъ «нерасторжимой дружбы на вечныя времена». Онъ предложилъ свою дочь Аршаку въ жены и подарилъ ему большую область въ такихъ пределахъ, чтобы Аршакъ, проезжая взъ Арменіи въ Ктесифонъ, все время пути находился на собственной территоріи въ Ктесифонъ, все время пути находился на собственной территоріи въ

<sup>1</sup> Фаустъ IV, 11.

<sup>4</sup> Pavers 1V, 20.

Въ разсказъ Фауста скрывается извъстная доля исторической правды. У Амміана имъются, какъ мы увидимъ ниже, данныя, подтверждающія слова Фауста. Амміанъ свидътельствують, что Шапуръ всъми мърами старался добиться дружбы Аршака, прибъгая то къ коварству и обману, то къ объщаніямъ. Подъ Низибинскимъ сраженіемъ, гдѣ участвоваль Аршакъ, надо понять осаду Низибина 350 года. Возможно, что къ объщаніямъ Шапура относятся тѣ территоріальныя уступки, о которыхъ говоритъ Фаустъ пъсколько сказочно. Въ другомъ мъстѣ нашъ историкъ указываетъ болѣе опредъленно на земли, объщанныя Шапуромъ. Рѣчь пла объ Атропатенѣ¹, которая по договору 298 года принадлежала армянскому царю, но впослъдствіи, со времени возникновенія войны, именно съ 337 года, видимо, была отпята персами. Такъ или иначе Шапуру удалось отторгнуть Аршака изъ подъ вліянія императора.

Союзъ Аршака съ Шапуромъ не длижся долго. О разрывѣ его говорить Фаусть, при чемъ причину разлада ищеть по своему обыкновению въ интригахъ и соревнованія заинтересованныхъ лицъ изъ числа армянскихъ феодаловъ. Но поворотнымъ пунктомъ въ политикъ Аршака послужиль въроятнъе всего пріъздъ въ Арменію квестора Тавра съ особой миссіей. Амміанъ передаеть, что въ 17 году Констанція и въ 4 году цезаря Галла, т. е. 354 году, квесторъ Тавръ былъ посланъ въ Арменію: coque tempore Taurus questor ad Armeniam missus?. Къ сожальнію, историкь замалчиваеть цкль побадки квестора, но изъ дальнейшихъ событій нетрудно догадаться, что она заключалась въ возстановлени дружественныхъ отношени между имперіей и Аршакомъ. Дъло въ томъ, что и послѣ неудачной осады Низибина 350 года война еще не прекратилась. Обстоятельства сложились такъ, что объимъ сторонамъ выгодно было на время сложить оружіе. Констанція отвлекли возстаніе Магненція, поглопіаго въ 353 году, и война съ аллеманами, а Шапуръ перенесъ свои силы на борьбу съ воинственными народностями на окражит имперіи, которыя то враждовали съ персами, то въ союзт съ ними нападали на римлянъ3.

Вскор'в вновь начались враждебные наб'яти персовъ въ Месопотамін. Персидскій вождь Ноходаръ занималь угрожающее положеніе и искаль удобнаго момента, чтобы ударить на наибол'я узвимыя и ста въ направленіи Эдессы 4. Заслуживаеть вниманія то обстоятельство, что говоря о

<sup>1</sup> IV, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Amm. XIV, 11.

<sup>3</sup> Id. XIV, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Nohodares quidam nomine e numero optimatum incursare Mesopotamiam quotiens copia dederit ordinatus, id. XIV, 3.

набъгахъ и разореніяхъ тъхъ же персидскихъ вождей подъ 355 годомъ, Амміанъ добавляетъ «пипс et Armeniam», т. е. раньше въ 353 г. оня опустошали Месопотамію, incursare Mesopotamiam, а въ 355 году распространили свои набъги и на Арменію. Persici duces vicini fluminibus, rege in ultimis terrarum suarum terminis occupato, per praedatorios globes nostra vexabant, nunc Armeniam, aliquotiens Mesopotamiam confidentius incursantes 1— «персидскіе вожди, стоявшіе вдоль ръкъ, отдёльными отрядами безпокоми насъ, въ то время когда ихъ царь быль занять войной на отдаленной окраннъ собственныхъ земель, и нынъ вторгаются дерзко въ Арменію, нъсколько разъ въ Месопотамію». Очевидно, произошло въ короткій промежутокъ времени нъчто такое, что заставило персовъ включить и Арменію въ районъ военныхъ дъйствій. Секреть находится въ отпаденія Аршака оть союза съ Шапуромъ, — результатъ дипломатическаго успъха квестора Тавра.

У Фауста сохранились двё даты, которыя неожиданно подтверждають наши выводы, касающіеся хронологія. По его словамь, послё разрыва Аршака съ Шапуромъ прошло восемь лёть въ мирё<sup>2</sup>, такъ какъ персидскій царь быль занять войной съ императоромъ и не тревожиль Аршака, но вражда началась, какъ только прекратилась война съ императоромъ. Какъ извёстно, миръ быль заключень между двумя воюющими державами лётомъ 363 года. Если ссора Аршака съ Шапуромъ имёла мёсто лёть за 8 до мира, то, значить, она падаеть на 354 годъ — дата, выведенная нами по инымъ, изложеннымъ выше, соображеніямъ.

Далье, Фаусть же передаеть, что вражда Аршака съ императоромъ продолжалась шесть льть, въ теченіе конхъ онъ опустошаль имперскія земли до Анкиріи<sup>3</sup>.

Если примиреніе съ императоромъ состоялось въ 354 году, то начало разрыва, по этому счету, восходить къ 348 году. Аршакъ вступиль на престоль въ 346 году, какъ мы видёли; первые годы были посващены упорядоченію страны, по словамъ Фауста же; а затёмъ уже было отправлено посольство къ императору, приведшее къ печальному разрыву. Интересно, что Іеронимъ, кромѣ извъстныхъ уже намъ осадъ Низибина, упоминаетъ еще объ одномъ сраженіи имперскихъ войскъ съ нерсами въ 348 году: Сраженіе имѣло мѣсто при Сингарѣ, но это не то сраженіе, которое мы на основаніи словъ Юліана отнесли къ 345 году. Р. Фестъ тоже свидѣтель-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Amm. XV, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Фаустъ, 1V, 21.

<sup>8</sup> lb, IV, 11.

ствуетъ, что подъ Сингарой произошло два сраженія. По его счету при Констанціи имперскія войска выдержали 9 битвъ, кромѣ легкихъ пограничныхъ стычекъ, изъ нихъ семь вели его вожди, а двѣ произошли подъ Сингарой подъ его личной командой: «novies decertatum est; per duces suos septies, ipse praesens bis adfuit veris et gravibus pugnis. Nimirum Singarenae praesente Constantio et iterum Singarenae Constantiniensi quoque» 1.

Весьма въроятно, что первое выступление Аршака противъ императора въ союзъ съ Шапуромъ относится именно къ 348 г. Такимъ образомъ, указание Фауста подтверждаетъ наши выводы, къ которымъ мы пришли инымъ путемъ.

Фаусту хорошо извъстенъ мирный договоръ 363 года, заключенный между двумя государствами. Онъ подробно разсказываетъ о послъдовавшей послъ того враждъ и войнахъ Аршака съ персидскимъ царемъ, но ничего не знаетъ о событіяхъ, предшествовавшихъ миру, несмотря на то, что въ нихъ принималъ дъятельное участіе Аршакъ, какъ союзпикъ императора. Армянскій историкъ увъряетъ, что до заключенія мира лътъ восемь Шапуръ скрывалъ свою вражду къ Аршаку и ласковымъ обращеніемъ старался держать Аршака на своей сторонъ въ виду войны съ императоромъ. Въ дъйствительности, Аршакъ въ тъ годы находился въ лагеръ, дъйствовавшемъ противъ Шапура. Событія за это время описаны историкомъ Амміаномъ, современникомъ и даже участникомъ военныхъ дъйствій.

Несмотря на то, что Шапуръ самъ быль занять подавленіемъ возстанія на отдаленной окраинъ имперіи, его отряды не переставали тревожить врага въ Месопотаміи<sup>2</sup>. Префекть преторія Музоніанъ узнавъ о томъ, что персидскій царь ведеть войну противъ непокорныхъ народностей и несетъ большія потери, хотѣль использовать моменть для заключенія мира съ персами. Съ этой цѣлью онъ вошель въ тайные переговоры съ Тамсапоромъ, командующимъ персидской арміей. Тамсапоръ отнесся сочувственно къ шагамъ Музоніана и доложиль обо всемъ Шапуру, находившемуся тогда еще въ странѣ Хіонитовъ, съ кѣмъ онъ воевалъ. Письмо дошло до Шапура поздно въ 358 году (въ консульство Даціана и Цереалія)<sup>3</sup>. Онъ уже кончаль кампанію и, заключявъ миръ, хотѣль вернуться домой, когда получилъ письмо Тамсапора. Шапуръ не былъ противъ мира, но полаган, что дѣла противника, очевидно, не важны, разъ онъ идетъ на миръ, онъ хотѣль использовать предложеніе римлянъ и прекратить войну на наиболѣе выгодныхъ условіяхъ.

<sup>1</sup> R. Fest. XXVII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Amm. XVI, 9.

<sup>3</sup> Id. XVII, 5.

Онъ посладъ къ Констанцію нѣкоего Нарсея съ подарками и письмомъ, паписанномъ въ очень высокомѣрномъ тонѣ:

«Царь царей Шапуръ, причастникъ звъздъ, брать солида и луны, шлю Констанцію Цезарю горячій привіть. Я радъ и мий пріятно видіть, что ты наконець вступиль вновь на желанный путь и вилль чистому голосу справедливости, наученный самой жизнью въ томъ, какія б'ёдствія нной разъ порождаеть настойчивая страсть кь чужой собственности. И воть, такъ какъ слово правды должно быть непринужденнымъ и свободнымъ, а особамъ высокаго положенія подобаеть говорить то, что они чувствують, то предложение свое я оформлю въ краткихъ словахъ, напоминая, что все то, что я собираюсь изложить, часто развито мной. Что до реки Стримона и Македонскихъ предъловъ владъли мон предки, о томъ свидътельствуютъ и ваши древности. Воть это надлежить мнь требовать, мнь — да не будеть высокомърно то, что я говорю -- стоящему блескомъ и рядомъ замъчательныхъ подвиговъ выше прежнихъ царей. Но мит дорога всюду прямота мысли, къ чему привыкши съ мододыхъ льть, я не совершаль ничего такого, въ чемъ приходилось бы когда нибудь расканваться. Поэтому я должень получить обратно Арменію вмпстп съ Месопотаміей, захваченную обманными образоми при моеми додо. У насъ никогда не было принято то, что вы утверждаете, ликуя, что долженъ быть одобренъ всякій благополучный исходъ войны, безразлично отъ доблести ли онъ, или отъ коварства. Наконецъ, если захочешь поступать правидьно согласно моему совёту, брось ничтожную часть, приносящую всегда горе и кровопролитіе, чтобы владёть остальной частью въ безопасности: разсуждай благоразумно; въдь и мастера врачебнаго искусства иной разъ и жгутъ и ръжутъ, или ампутируютъ части тьла, чтобы имъть возможность пользоваться остальными здоровыми частями. То же самое делають и звери, которые, какъ только замечають, для чего главнымъ образомъ ихъ ловятъ, покядаютъ то добровольно, дабы имъть возможность жить далье вив страха. И то, конечно, я объявляю, что если мое посольство возвратится ни съ чёмъ, то по исходе времени нимняго отдыха, во всеоружін всёхъ силь, я поспещу выступить по возножности скорбе, надежду на успышный исходъ полагая на свое счастіе н справедливость выставленных условій» 1.

«Rex regum Sapor, particeps siderum, frater Solis et Lunae, Constantio Caesari fratri meo salutem plurimam dico. Gaudeo tandemque mihi placet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Переводы изъ Анміана сдѣланы мною еще ть 1901—2 годатъ; послѣ того вышелъ прекрасный пероводъ всего Анміана проф. Кулаковскаго, по которому я исправлялъ свой переводъ при печатаніи статьи.

ad optimam viam te revertisse et incorruptum aequitatis agnovisse suffragium rebus ipsis expertum, pertinax alieni cupiditas quas aliquotiens ediderit strages. Quia igitur veritatis oratio soluta esse debet et libera et celsiores fortunas idem loqui decet atque sentire propositum meum in pauca conferam, reminiscens haec quae dicturus sum me saepius replicasse. Ad usque Strymona flumen et Macedonicos fines tenuisse maiores meos, antiquitates quoque vestrae testantur: haec me convenit flagitare—ne sit adrogans, quod affirmo — splendore virtutumque insignium serie vetustis regibus antistantem. Sed ubique mihi cordi est recta ratio, cui coalitus ab adulescentia prima nihil umquam paenitendum admisi. Ideoque Armeniam recuperare cum Mesopotamia debeo, avo meo composita fraude praereptam. Hlud apud nos numquam in acceptum feretur, quod adseritis vos exultantes nullo discrimine virtutis ac doli prosperos omnes laudari bellorum eventus. Postremo si morem gerere suadenti volueris recte, contemne partem exiguam semper luctificam et cruentam, ut cetera regas securus, prudenter reputans medelarum quoque artifices urere non numquam et secare et partes corporum amputare, ut reliquis uti liceat integris; hocque bestias factitare; quae cum arvertant cur maximo opere capiantur, illud propria sponte amittunt ut vivere deinde possint inpavidae. Id sane pronuntio quod, si haec mea legatio redierit inrita, post tempus hiemalis quietis exemptum, viribus totis accinctus, fortuna condicionumque aequitate spem successus secundi fundante venire, quoad ratio siverit, festinabo».

На письмо Шапура императоръ Констанцій отвітиль слідующими строками:

«Побъдитель на сушь и на морь Констанцій, въчно Августь шлю горячій привьть брату своему царю Сапору. Я поздравляю тебя съ благополучіемъ твоимъ, какъ будущій, если пожелаешь, другъ; но алчность твою всегда неуклонную и все обильные разливающуюся я сильно порицаю. Ты требуешь Месопотамію, какъ свою собственность, и кромь того еще Арменію, и совытуень отнять у здороваго тыла накоторые члены, чтобы здоровье его въ дальныйшемъ было упрочено твердо — все это сладуеть скорье отклонить чамъ одобрить какимъ-нибудь согласіемъ. Такъ воть послушай правду, не прикрытую задними мыслями, но проврачную и не бонщуюся пустыхъ угрозъ. Мой префекть преторія, думая, что начинаеть дало, ведущее къ общей польза, заговориль съ твоимъ вождемъ безъ моего въдома и черезъ какихъ-то неважныхъ людей относительно мира. Мы не отвергаемъ и не отталкиваемъ мира, лишь бы быль онъ заключенъ прилично и почетно и ничего не отняль бы оть нашей чести и величія. Выдь нельпо и непристойно въ то время, когда рядомъ менхъ нодвиговъ открыты упи, которыя зависть къ намъ много разъ закрывала, когда съ уничгожениемъ самозванцевъ весь Римскій міръ подчиняется намъ, уступить то, что мы долго, еще замкнутые въ восточныхъ тёснинахъ, хранили въ неприкосновенности. Да прекратятся также, прошу, угрозы, которыя мечутся на насъ по обычаю: ибо нельзя сомнѣваться, что не изъ трусости, а изъ скромности мы иногда скорѣе принимали вызовъ на войну, чѣмъ начинали мы сами. Когда же насъ вызывають, то мы защищаемъ свое имущество крѣпкимъ духомъ готовности на все, зная по опыту и традиціи, что рѣдко въ какихъ пибудь сраженіяхъ не было удачи римскому дѣлу, а результаты войны никогда не кончались въ ущербъ имъ» 1.

«Victor terra marique Constantius semper Augustus fratri meo Sapori regi salutem plurimam dico:

Sospitati quidem tuae gratulor ut futurus, si velis, amicus, cupiditatem vero semper indeflexam fusius que vagantem vehementer insimulo. Mesopotamiam puscis ut tuam perindeque Armeniam et suades integro corpori adimeri membra quaedam, ut salus ejus deinceps locetur in solido, quod infringendum est potius quam ulla consensione firmandum, accipe igitur veritatem non obtectam praestigiis sed perspicuam nullisque minis inanibus perterrendam. Praefectus praetorio meus opinatus adgredi negotium publicae utilitati conducens eum duce tuo per quosdam ignobiles, me inconsulto, sermones conseruit super pace. Non refutamus hanc nec repellimus: adsit modo cum decore et honestate nihil pudori nostro praereptura vel majestati. Est enim absonum et insipiens cum gestarum rerum ordine placatae sint aurae invidiae, quae nobis multipliciter inluserunt, cum deletis tyrannis totus orbis Romanus nobis obtemperat, ea prodere, quae contrusi in orientales angustias diu servavimus inbibita. Cessent autem quaeso formidines quae nobis intentantur ex more, cum ambigi nequeat non mertia nos sed modestia pugnas interdum excepisse potius quam intulisse et nostra, quotiens lacessimur, fortissimo benevolontiae spiritu defensare, id experiendo legendoque scientes in proeliis quibusdam raro rem titubasse Romanam, in summa vero bellorum numquam ad deteriora prolapsam».

Отвътное письмо свое Констанцій послаль витеть съ дарами Шапуру черезь особое посольство, состоящее изъ комита Проспера, трябуна и нотарія Спектата и философа Евстаеія, мастера убъдительной річн. Посольство имісло янструкцію задержать всячески походъ Шапура, чтобы укрішть сіверныя провинціи.

<sup>1</sup> Ibidem.

Послы представились Щапуру въ Ктесифонь, передали ему дары и «просили мпра при неизмѣнномъ сохраненіи существующаго положенія; помня порученіе императора, послы ни въ чемъ не поступились ни интересами, ни достониствомъ Римской имперіи и стояли на своемъ, что мирный договоръ долженъ быть заключенъ съ тѣмъ, чтобы пи коимъ образомъ не поднять вопроса объ измѣненіи положенія Арменіи и Месопотаміи. Они, задержавшись тамъ долго, когда замѣтили, что настойчивый царь упрямится принять миръ иначе, какъ при условіи признанія его власти надъ этими областями, вернулись обратно не совершивъ своего дѣла»: poscebantque rebus integris pacem et mandatorum memores nusquam ab utilitate Romanae rei maiestateque discedebant, amicitiae foedus sub hac lege firmari debere adseverantes, ne super turbando Armeniae vel Mesopotamiae statu quidquam moveretur. Diu igitur ibi morati, cum obstinatissimum regem, nisi harum regionum dominio sibi adiucato, obdurescentem ad suscipiendam cernerent pacem, negotio redierunt infecto¹.

Еще разъ пытался Констанцій черезъ другихъ пословъ добиться мира у персовъ, но вновь потерпѣлъ неудачу. Шапуръ не хотѣлъ мириться съ римской властью въ Арменіи и Месопотаміи и рѣшилъ завладѣть ими открытой силой. «Горя сверхчеловѣческой страстью расширить свое царство, говорить историкъ, онъ сталъ готовить оружіе, войска и продовольствіе, взывалъ къ подземнымъ духамъ, вопрошалъ всѣхъ маговъ касательно грядущаго», чтобы съ началомъ весны открыть враждебныя дѣйствія. «Consilia tartareis manibus miscens et praestigiatores omnes consulens de futuris» слова, вполнѣ подтверждающія, замѣтимъ вскользь, характеристику Шапура у Фауста.

Воинственный пыль Шапура поддерживаль нѣкто Антонинъ; богатый купецъ, служившій раньше по счетоводной части у дука Месонотамін и внавшій въ долги по винѣ нѣкоторыхъ лицъ, онъ вынужденъ быль убѣжать къ персамъ, не имѣя возможности расплатиться съ казной, куда были занесены его долговыя обязательства. Онъ собралъ подробныя свѣдѣнія о военныхъ и продовольственныхъ силахъ римлянъ и сообщилъ обо всемъ персидскому вождю Тамсапору, чтобы тѣмъ отомстить своимъ соотечественникамъ за незаслуженную имъ обиду. Антонинъ перешелъ въ Персію со своимъ семействомъ, представился царю въ его зимней резиденціи и былъ принятъ имъ очень радушно и «пожалованъ почетной тіарой, дававшей ему

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Id. XVII, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> XVIII, 4,1.

право участвовать въ совещанияхъ и высказывать свои миёния»: et apicis nobilitatus auctoritatequs honore participantur mensae regales et meritorum apud Persas ad suadendum ferendasque sententias in contionibus ora panduntur.

Мстительный Ангонинъ всёми силами возбуждалъ Шапура противъ своего отечества. Человекъ образованный и обладающій красноречіемъ, онъ умёль говорить и производить впечатлёніе. За царской трапезой, «гдё у нихъ, какъ у древнихъ грековъ, обсуждались военные и другіе важные вопросы», перебежчикъ, всегда трезвый, подбивалъ царя взяться за оружіе съ верой въ свое счастье; а самъ съ своей стороны обещалъ поддержку во всемъ (inter epulas sobrius perfuga, ubi de apparatu bellorum et seriis rebus apud cos Graicorum more veterum consultatur<sup>3</sup>.

Имперія не была подготовлена къ войнь; положеніе ея было очень неважно въ особенности на Востокъ. Начальникъ края, префектъ преторія Музоніанъ, отличался безпечностью и пользовался репутаціей продажнаго человъка. Наканунъ войны въ 359 году его смънилъ Гермогенъ; родомъ изъ Понта, онъ зналъ Востокъ, но не проявлялъ военныхъ способностей. Наиболее подходящимъ для даннаго момента человекомъ быль Урзицинъ, но его преследовали придворныя интриги. Въ 354 году онъ состояль начальникомъ конницы въ Низибинъ, въ слъдующемъ году его перевели въ Галлію, где онъ удачно справился съ самозванцемъ Сильваномъ. Въ 357 году въ должности начальника конницы вновь прибылъ на Востокъ въ сопровождени нашего историка Амміана. Противъ Урзицина интриговалъ особенно Евсевій, глава царскихъ покоевь, praepositus cubiculi. Пользуясь расположениемъ виператора, онъ добился удаления Урзицина съ Востока въ Италію и назначенія на его м'єсто своего любимца Сабиніана. Удаленіе Урзицина Амміанъ считаль крупной оприбкой: по его мнічню, въ эту критическую иннуту личность такого боевого вождя, какъ Урзицинъ, прекрасно знакомаго при томъ съ тактикой персовъ, была более чемъ необходима. Смёлый проекть Антонина, одобренный Шапуромъ, быль разсчетанъ на отсутствіе Урзицина и на неспособность его преемника. Онъ предлагалъ персамъ не тратить времени и силы на осаду укрѣпленій, а стремительнымъ маршемъ перейти Евфратъ и занять цвътущія провинціи Сиріи, не тронутыя войной со времени Галліена в.

Императоръ Констанцій неожиданно отм'єниль приказъ и Урзицинь

<sup>1</sup> XVIII, 5,6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> XVIII, 5,8.

<sup>3</sup> XVIII. 6.

съ полнути вернулся обратно въ Месопотамію, съ назначеніемъ начальникомъ п'ёхоты. Полеженіе его было трудно, т'ёмъ бол'ёс, что армія фактически осталась въ распоряженія другого лица.

Урзицинъ поспѣшилъ въ Низибинъ и сталъ укрѣплять городъ. Вскорѣ показались изъ-за Тигра со стороны крѣпости Мавровъ и Сисары передовые отряды непріятеля. Урзицинъ и Амміанъ вышли за городъ, чтобы загородить имъ путь, но вынуждены были убѣжать черезъ Амудій и Меякариръ въ Амиду.

По распоряженію Урзицина Амміанъ отправился къ сатрапу Кордуены Іовиніану, питавшему тайно симпатій къримлянамъ. Побывавъ заложникомъ въ Сирій, онъ занимался науками и нынѣ пылалъ желаніемъ вернуться кърпмлянамъ. Поѣздка Амміана имѣла развѣдочныя цѣли. Проводникъ сатрапа повелъ его на высокій пунктъ, откуда видно было на горизонтѣ приближеніе вражескихъ полчищъ. Во главѣ шелъ самъ царь въ блестящихъ одѣяніяхъ, имѣя по лѣвую сторону царя Хіонитовъ Грумбата, а по правую — царя Албаній; за ними шли другіе мелкіе князья и знатныя лица изъ сосѣднихъ племенъ.

Урзицинъ, располагая всего двумя конными отрядами въ 700 ч., долженъ былъ отступить изъ Амиды къ Самосатъ. Персидскіе вожди Тамсаноръ и Находаръ во главъ 20000 войска, пытаясь отръзать ему путь, настигли его въ горахъ близъ Амиды, разбили отрядъ Урзицина, который едва спасся въ Милитену.

Между тъмъ главныя силы подъ начальствомъ Шапура дошли до предъловъ Низибина, а отсюда, по совъту Антонина, повернули на съверъ и, проходя черезъ Bibases, Harren, Maiacarire и Charcha 1, очутились передъ отънами Амиды. Мужественное сопротивленіе города было сломлено упорствомъ персовъ и нослъ 73 дневной обороны онъ палъ. Амміанъ убъжалъ въ Милитену, откуда вмѣстѣ съ своимъ начальникомъ Урзициномъ поѣхалъ въ Антіохію 2.

Изъ Амиды Шапуръ пронесся на югъ къ Сингарѣ, очень важному стратегическому пункту, чтобы, захвативъ его, обезпечить себѣ тылъ со стороны врага, сосредоточивавшаго свои силы въ Антіохіи. Овладѣвъ городомъ, Шапуръ вновь устремился на сѣверъ и осадплъ передовое укрѣпленіе на Тигрѣ Безабде, древнюю Феннку (Phoenica)³, пыпѣ Джезирънбн-Омаръ. И эта крѣпость пала.

<sup>1</sup> Эти пункты существують и понынъ и лежать на главномъ пути отъ Дары къ Амидъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ib. XIX, 8.

<sup>3</sup> XX, 7.

Персидскіе усп'яхи побудили императора Констанція стать лично во глав'я армін. Въ томъ году, когда римскія кр\u00e4пости нали одна за другой, Констанцій съ войскомъ прибыль въ Кесарію (Капнадокійскую), Mazakam antehac nominatam (XX, 9). Зд'ясь онъ узналь, что гальскіе легіоны, недовольные приказомъ о перевод'я ихъ на Востокъ, провозгласили Юліана императоромъ. Посл'я п'якотораго колебанія, продолжать-ли путь или итти противъ Юліана, Констанцій послаль людей къ нему съ предложеніемъ довольствоваться титуломъ цезаря, и самъ готовился къ походу.

Ходили слухи, что персы принимають всё мёры къ тому, чтобы заставить армянскаго царя Аршака отпасть отъ римлянъ и перейти къ Шапуру. Копстанцій прекрасно понималь, что если интриги персовъ въ Арменіи достигли бы цёли, то римское оружіс лишится серіозной поддержки; поэтому онъ старался обезпечить себя съ этой стороны, заручившись прочностью союза съ Аршакомъ.

«Констанцій, говорить Амиіанъ, призваль къ себ'є армянскаго царл Арсака, принялъ его необыкновенно радушно и уб'ядительно просилъ и увъщеваль, чтобы тоть остался намъ другомъ и върнымъ (союзникомъ). Опъ слыхаль, что персидскій царь не разъ пытался, действуя то обманоиъ, то угрозами, то коварствомъ, чтобы Арсакъ, отпавъ оть союза съ римлянами, перешель на его сторону. Арсакъ миогократно клялся, что онъ скорбе положить жизнь свою, чемъ позволить себ в измену; и осыпанный дарами вижсть со спутниками, которыхъ привель съ собой. Арсакъ вернулся въ свое парство. Впоследствія онъ не решался нарушать данныя обещанія, будучи связанъ съ Констанціемъ многими узами признательности, между коими самое важное было то, что императорь выдаль за него Олимпіаду, дочь Аблабія, п'екогда префекта преторія, бывшую пев'єсту брата своего Константа. Отпустивъ Арсака, Констанцій выступиль изъ Каппадокіи и черезъ Милитену, городъ Малой Арменіи, перешедши Евфратъ, прибылъ въ Эдессув — Constantius adcitum Arsacen, Armeniae regem, summaque liberalitate susceptum praemonebat et hortabatur, ut nobis amicus esse perseveraret et fidus. Audiebat enim saepius eum temptatum a rege Persarum fallaciis, et minis, et dolis, ut Romanorum societate posthabita, suis rationibus striugeretur. Qui crebro adjurans animam prius posse amittere, quam sententiam, muneratus cum comitibus, quos duxerat, rediit ad regnum, nibil ausus temerare postea promissorum, obligatus gratiarum multiplici nexu Constantio, inter quas illud potius excellebat, quod Olimpiada Ablabii filiam praefecti quondam praetorio, ei copulaverat conjugem, sponsam fratris sui

Constantis. Quo dimisso a Cappadocia ipse per Melitinam minoris Armeniae oppidum, et Lacotena, et Samosata, transito Euphrate, Edessam venit<sup>1</sup>.

Здёсь онъ простояль нёкоторое время въ ожиданіи подкрёпленій и вышель въ Амиду. Видъ разгромленнаго персами города непріятно под'єйствоваль на императора. Изъ Амиды Констанцій прошель къ Безабде и, послё слабой и неудачной попытки овладёть имъ, удалился въ Аптіохію. Здёсь ему донесли, что Юліанъ идеть на столицу. Всю зиму 360—361 г. онъ провель въ необходимыхъ приготовленіяхъ для веденія войны противъ внутренняго и внёшняго враговъ.

Весной ожидалось наступленіе персовъ и императоръ еще разъ дѣлаетъ шаги для укрѣпленія союза съ армянскимъ царемъ и сопредѣльными властителями. Такъ какъ опасались нападенія персовъ съ наступленіемъ весны, то, по словамъ того же историка, «были посланы къ затигрскимъ царямъ и сатрапамъ послы со щедрыми подарками, чтобы просить и увѣщевать ихъ держаться нашей стороны и не замышлять никакого обмана или коварства. Прежде всего Арсака и Мерибана, царей Арменіи и Иберіи, старались подкупать роскопиными одѣяніями и разнообразными дарами, какъ людей, могущихъ нанести ударъ римскому дѣлу, если бы въ такой критическій моментъ перешли на сторону персовъ» — ad Transtigritanos reges et satrapes legati cum muneribus missi sunt amplis, monituri cunctos et hortaturi nostra sentire et nihil fallax temptare vel fraudulentum. Ante omnia tamen Arsaces et Meribanes, Armeniae et Hiberniae reges, cultu ambitioso indumentorum emercabantur et multiformibus donis damna negotiis Romanis illaturi, si rebus tum etiam dubiis descivissent ad Persas².

Вскорт римскіе военачальники, стоявшіе въ Месопотаміи, донесли, что персидскія войска, стянутыя къ берегамъ Тигра, собираются открытъ военныя дъйствія. Констанцій поспъшно выгахаль изъ Антіохін въ Эдессу навстручу врага. Однако персы раздумали и неожиданно отошли обратно въ свои предълы. Императоръ вернулся въ Антіохію и отсюда выгахаль въ Константинополь, но въ дорогъ забольль лихорадкой въ Тарсъ и умеръ на станціи Мопсукренть 5 октября 361 года 3.

Императоромъ былъ провозглашенъ Юліанъ. Рѣшивъ продолжать войну съ персами, онъ выѣхалъ въ Антіохію въ іюнѣ мѣсяцѣ 362 года. Слава его и страхъ передъ нимъ распространились далеко и дошли до Востока; отовсюду явились мирныя посольства: «просили о мирѣ также за-

<sup>1</sup> id. XX,11.

<sup>2</sup> id. XXI,6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> XXI, 15.

тигрскіе народы и армяне» Transtigritanis pacem obsecrantibus et Armeniis 1

Юліанъ лел'єялъ грандіозные планы и думалъ однимъ ударомъ положить конецъ в'єковой вражд'є персовъ и сокрушить мощь государства, причинившаго столько б'єдствій, въ особенности за посл'єднія 60 л'єть, и не разъ истребившаго римское войско до единаго челов'єка 2.

Самоувъренный императоръ, правда, принимать радушно предложеніе разныхъ народовъ о присылкъ ему помощи, но съ гордостью давалъ имъ знать, что римской державъ не подобаетъ пользоваться внъшней поддержкой, а, наоборотъ, она готова защищать друзей и союзниковъ, если они обратятся къ ней за помощью. «Только Арсаку, царю Арменія, продолжаетъ историкъ, предписалъ, чтобы онъ, собравъ значительное войско, дъйствовалъ такъ, какъ ему будетъ приказано: куда ему направиться и что онъ долженъ будетъ дълать, вскоръ узнаетъ— Solum Arsacem monuerat Armeniae regem ut collectis copiis validis iubenda operiretur, quo tenderet, quid deberet urgere propere cogniturus»<sup>3</sup>.

Послѣ высокомърнаго заявленія о ненадобности посторонней помощи, такое исключеніе по отношенію къ армянскому дарю служить лучшимъ доказательствомъ, какую роль играла тогда Арменія и какъ дорожили ся позиціей воюющія стороны.

Въ сочиненіяхъ Юліана сохранилось письмо его, адресованное Ариаку и гласящее:

### «Арсаку, сатрану Арменіи.

Поспітии въ бой противъ враговъ, Арсакъ, скорте чтит слово, поднявъ руку противъ персидскаго сумасшествія. Наше вооруженіе и усердіе ставять себів задачей одно изъ двухъ: или отдать должное (т. е. погибнуть), совершивъ великіе подвиги на пареянской землів и причинивъ ужасное (зло) противникамъ, или же, укротивъ ихъ при помощи боговъ, верпуться побідителями къ себів домой, воздвигнувъ памятникъ побіды падъ врагами. Брось поэтому небрежность и обманъ и (забудь) того блаженнаго и обильные дары высокихъ лицъ, расточаемые на тебя и на тебів подобныхъ варваровъ при щедромъ и расточительномъ Констанціи, и нынів подумай обо мить, Юліанів, верховномъ жреців, о цезарів, Августів, о служителть боговъ и Марса, о сокрушителть франковъ и варваровъ, объ освободителть гал-

<sup>1</sup> XXII, 7.

<sup>2</sup> XXII, 12.

<sup>3</sup> XXIII, 2.

ловъ и италійцевъ. Если ты замышляеть что нибудь другое — вѣдь я знаю, что ты лукавъ, дурной воинъ и хвастунъ, какъ эго показываютъ настоящія дѣла, такъ какъ ты пытаешься скрыть у себя прячущагося врага общей пользы — пока ты откладываеть это (т. е. замыслъ) до выясненія судьбы войны. Намъ довольно союза съ богами для уничтоженія враговъ. Если же судьба рѣшила нѣчто другое — рѣшеніе ея и есть желаніе боговъ — то я приму его безстрашно и мужественно. Знай же, что ты падещь отъ руки персовъ и въ борьбѣ погибнетъ окончательно твой доиъ и армянское царство. Раздѣлитъ съ тобою невзгоды также городъ Низибинъ, какъ объ этомъ вѣщали намъ давно небесные боги.

### Άρσάχη Άρμενίων σατράπη.

'Επείχθητι πρός τὴν τῶν πολεμίων παράταξιν, 'Αρσάχιε, θάττον ἡ λόγος, την δεξιάν κατά της Περσικής μανίας όπλίσας. η γάρ ήμετέρα παρασχευή τε χαι προθυμία δυοίν θάτερον βεβούλευται, ή το χρεών άποδουναι έπι τῆς Παρθυαίων ἐνορίας τὰ μέγιστα διαπραξαμένους και τὰ δεινότατα διαθεμένους τοὺς ἀντιπάλους, ἢ τούτους χειρωσαμένους, πρυτανευόντων ἡμῖν των θεων, καλλινίκους επανελθείν έπι την ενεγκαμένην, τρόπαια κατά των πολεμίων έγείραντας. πάσαν οὖν ράστώνην καὶ φενακισμόν ἀποθέμενος, καὶ τὸν μαχαρίτην έχεῖνον και τὰς τῶν εὖ γεγονότων περιουσίας τὰς εἰς σέ τε κα τους όμοτρόπους σει βαρβάρους υπό του άβροτάτου και πολυτελούς Κωνσταντίου χενωθείσας, νῦν μοι τὸν Ἰουλιανόν, τὸν ἀρχιερέα, τὸν χαίσαρα, τὸν αὕγουστον, τὸν θεῶν τε καὶ Ἄρεος θεραπευτὴν ἐννόησον, τὸν Φραγκῶν τε καὶ βαρβάρων όλετῆρα, τὸν Γάλλων τε καί Ίταλῶν ἐλευθερωτήν, εἰ δὲ ἔτερόν τι βουλεύσαιο πυνθάνομαι γὰρ εἶναί σε πανοῦργον καὶ κακὸν στρατιώτην καὶ ἀλαζόνα, ὡς τὰ παρόντα μοι πράγματα δείχνυσιν έγθρον γάρ τινα τής χοινής λυσιτελείας λανθάνοντα ἀποχρύπτειν παρὰ σοὶ πειρᾶσθαι' τέως μὲν τοῦτο ὑπερτίθεμαι διὰ τὴν τοῦ πολέμου τύχην ἀρχεῖ γὰρ ἡμῖν ἡ τῶν θεῶν συμμαχία πρός τὴν τῶν πολεμίων χαθαίρεσιν. εἰ δέ τι τὰ τῆς εἰμαρμαρμένης χρίνειε θεῶν γὰρ βούλησις ή ταύτης έξουσία άδεως και γενναίως οίσω τοῦτο. Ισθι δὲ ὡς σὺ μὲν πάρεργον ἔση της Περσικής χειρός, συναφθείσης σοι παγγενεί της έστίας και της Άρμενίων άρχης κοινωνήσει δέ σοι της δυστυχίας και ή Νισιβίων πόλις, των οὐρανίων θεων τοῦτο πάλαι ἡμῖν προαγορευσάντων. Iuliani opera, vol. I, epistola 66, p. 589-590.

Письмо это и по форм'й и по содержанію вызываеть серіозным сомийнія: необыкновенно грубый тонъ считается недостойнымъ пера Юліана да и не соотв'єтствуетъ реальному положенію вещей. Императоръ не могъ такимъ оскорбительнымъ языкомъ говорить съ властителемъ, помощь кото-

раго онъ очень цёниль, какъ видно изъ словъ Амміана. Послёдняя фраза письма, касающаяся паденія Аршака и его дома и вообще армянскаго царства, указываеть скорёе на то, что документь составлень послё совершившагося факта гибели аршакидской короны въ Арменіи. Кромё того, въ письмё подъ той рахарітум ёхейми «того блаженнаго», подразумівается, повидимому, Константинъ Великій, при которомъ Аршакъ не могь быть на престоліє — обстоятельство, тоже поддерживающее сомпёнія въ подлинности документа.

Въ тонь письма сказалась, безспорно, та злоба, которую должень быль испытать Юліанъ отъ того, что Аршакъ при всемъ желапін, какъ выяснялось впоследствін, не могъ оказать помощи римлянамъ. Когда Юліанъ прибыль въ Карры, то узнавъ о томъ, что врагъ уже перешелъ границу, выдёлилъ отрядъ въ 30.000 человькъ и передалъ его Прокопію съ приказаніемъ маневрировать по берегамъ Тигра и зорко следить за движеніемъ врага. «Опъ поручиль также соединиться, ссли будетъ возможно, съ Аршакомъ и съ пимъ вмёсте пройти быстрымъ набёгомъ черезъ Кордуену, Моксоену, опустощить богатую провинцію Мидіи, Хиліокомъ, и другіе районы ен и затёмъ поспешить къ нему въ Ассирію для оказанія ему помощи, если будеть нужда» — mandabatque eis ut, si fieri potius posset, regi sociarentur Arsaci cumque eo per Corduenam et Moxoenam Chiliocomo uberi Mediae tractu partibusque alliis praestricto cursu vastatis apud Assyrios adhuc agenti sibi concurrerent necessitatum articulis adfuturi 1.

Въ этомъ заключалась военная помощь Аршака и на это указываютъ приведенныя выше слова историка, что Юліанъ приказалъ Аршаку готовиться и ждать его распоряженій.

Юліань самь съ главными силами двинулся по теченію Евфрата на югь къ столиці персидскаго царя. Онъ прошель побідоносно до Ктесифона и несмотря на то, что въ генеральномъ сраженіи на Наармалхі, по увітренію Амміана, Юліанъ разбилъ персовь, послі того римскія войска предпочитають взять обратный путь. При этомъ однимъ изъ обстоятельствь, ухудшавшимъ положеніе Юліана, выставляется та «не малая біда, что не явился отрядъ, который ожидался съ Арсакомъ и съ нашими вождями, задержанный причинами, указанными выше» — haud exiguum malum, quod nec adminicula, quae praestolabamur cum Arsace et nostris ducibus, adparebant ob causas inpedita praedictas 2. Къ сожаліню, въ наличномъ тексті

<sup>1</sup> XXIII, 3.

<sup>2</sup> XXIV. 7.

Амміана не им'єтся указанія насчеть причить, задержавших Аршака, на что ссылается авторъ. Изъ этихъ словъ видно, во-первыхъ, какое большое значеніе придавалось помощи Аршака, во-вторыхъ, Аршакъ вовсе не былъ виновенъ въ томъ, что пе могъ прійги на помощь Юліану. См'єлое предпріятіе Юліана кончилось плохо; при отступленіи онъ палъ, пронзенный стр'єлой врага 26 іюня 363 г.

(Продолжение слыдуеть).

Н. Адонцъ.

# Христіане и христіанскіе термины у мусульманскаго поэта XII въка въ Багдадъ.

Для характеристики христіанско-мусульманских отношеній въ эпоху арабскаго халифата до сихъ поръ очень ръдко привлекаются произведен іл арабовъ-мусульманъ. Я не говорю о сочиненіяхъ спеціалистовъ и такихъ авторовъ, какъ ал-Бйрўнй или ал-Масчудй, которые близко касаются этихъ вопросовъ и поэтому всегда пользовались извъстнымъ вниманіемъ ученыхъ, хотя быть можеть не въ такой мере, какъ этого заслуживаеть сообщаемый ими матеріаль. Я им во въ виду богатую литературу по такъ пазываемому адабу съ беллетристическимъ оттенкомъ, которая оптомъ оставляется въ сторонъ по апріорному предположенію, что она ничего не можеть дать. Мив уже неоднократно приходилось обращать вниманіе на тв интересныя детали, которыя выплывають при изученіи работь писателя IX въка ал-Джахиза<sup>1</sup>; теперь я хочу привести одинь примъръ изъ другой области, которая (нужно оговориться) остается въ пренебреженім и у самихъ арабистовъ-мусульманистовъ, — области поздней арабской ноззім. Для древней поэзіи работа въ указанномъ направленіи частью произведена I. Cheikho, главнымъ образомъ въ двухъ арабскихъ монографіяхъ<sup>2</sup>, къ сожальнію и до сихъ поръ не вполив вошедшихъ въ обиходъ европейской науки. Вполит в троятно, что аналогичный трудь надъ произведеніями болте поздняго времени, начиная съ омейядской эпохи, даль бы столь же цвиные результаты. Въ данный моменть я не имбю въ виду ставить вопросъ

<sup>1</sup> XB, III, 231 H IV, 302 cs.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Les récits bibliques et les allusions chrétiennes dans la poésie préislamique, Beyrouth 1904 (Оттискъ изъ ал-Машрика, въ дальнъйшемъ Шейх $\bar{v}$ ) и Le christianisme et la littérature chrétienne en Arabie avant l'Islam, II partie (въ ал-Машрика за 1913 годъ; въ дальнъйшемъ Шейх $\bar{v}$ <sup>2</sup>).

сколько-пибудь шпроко, а лишь хочу привести одвиъ примъръ, подвернувшійся миъ, — не скрою, — нъсколько случайно.

Изучая для своихъ цёлей произведенія одного поэта XII віка, я обратиль винманіе на встрічающійся у пего терминь изъ области христіанскаго культа— برشان рапіз eucharisticus, который быль мий извістень до тіхъ поръ только въ діалектическомъ употребленія современной Сиріи, но не зарегистрованъ, какъ мий казалось, въ литературныхъ намятникахъ. Это обстоятельство заставило меня боліве внимательно просмотріть произведенія, именно съ указанной точки зрінія. Сколько-нибудь полной картины, конечно, не получилось, такъ какъ и самый матеріалъ средняго качества, но ийкоторыя черточки не лишены интереса и своимъ наброскомъ я хочу поділиться съ читателями Христіанскаго Востока.

Сибт-иби-ат-Тачавизи (ум. 583/1187 г.), одинь изъ многихь поэтовъ эпохи упадка чаббасидской династін і, своимъ талантомъ не выділяется среди другихъ. Если и вкоторые арабские ученые признають его круппейшимъ поэтомъ за два предшествовавшихъ ему века 2, то вероятите всего объясияется это тыть, что трудно найти хоть одного арабскаго поэта, о которомъ не существовало бы аналогичнаго отзыва какого-нибудь ученаго. Изученіе его произведеній, изданныхъ D. S. Margoliouth'омъ вы Каирів въ 1903 году 3, говорить скорве за то, что они болве интересны для историка, чемъ для изследователя поэзіп. Иби-ат-Тачавизи былъ современникомъ знаменитаго Салах-ад-дина (ум. 589/1193 г.), которому адресовано и сколько хвалебных в пьест; въ придворной бюрократія Багдада опъ занималь до постигшей его слепоты довольно видный пость, п въ его стихахъ изръдка проскальзываеть тогь или другой памекъ на современность. Определенное положение въ обществе позволяеть считать и отношеніе его къ христіанамъ обычнымъ для средней интеллигенціп багдадскаго мусульманства въ XII вікі.

<sup>1</sup> О немъ см. Brockelmann, Geschichte der arabischen Litteratur — I, 1898, 248—249 и Зейдант, تاريخ آداب اللغة العربية ПП, Камръ 1918, 24 (Указанную здъсь литературу о немъ можно дополнить есылкой на а ç- Çафадії, نكت الهميان في نكت العميان في ن

 $<sup>^2</sup>$  Иначе говоря, эти критики считають его наиболъс выдающейся величиной послъ ал-Мутанабби.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Изданіе выпущено въ 1905 году и въ Европѣ съ другой обложкой подъ заглавіемъ: Carmina Muhammadis Ubaidallahi f. dicti Sibt ibn-al-Ta'āwidhi ex codicibus Bodleianis edita et vocalibus indicisque instructa a D. S. Margoliouth, Halis Saxonum 1905 (Отъ камрскаго оно отличается только коротенькимъ преднеловіемъ и спискомъ Corrigenda in vocalibus. Само изданіе носитъ нѣсколько «восточный» характеръ: исполнено оно только по вѣсколькимъ изъ извѣстныхъ рукописей, текстъ комбинируется по этимъ источникамъ субъектинно, наріанты не приводятся, пѣкоторые стихи опускаются въстъ и т. д.).

Если поставить вопросъ, какія понятія соединялись съ представленіемъ о христіанахъ въ древней Аравіи, можно не колеблясь отвътить --грамотность и вино. Оба фактора шли къ центру съ съвера и юга Аравіи изъ болье культурныхъ странъ; носителями обонхъ являлись представители чуждыхъ религій — въ большей мъръ христіанской, въ меньшей іудейской. После Мухаммеда съ распространениемъ ислама обстоятельства переменились. Если у поэта омейядской эпохи ал-Фераздака во 2-ой половинь VII в'вка равіеми (рапсодомь) быль попрежнему христіанинь і, такь какь на обязанности его лежала и запись произведеній, то съ другой стороны его современникъ, истый бедуннъ, Зў-р-Румма уже самъ умёлъ писать, хоти и счигалъ нужнымъ это скрывать для поддержанія своего престижа 2. l'рамотность, такимъ образомъ, начинала распространиться и переставала считаться отличительной особенностью представителей другой религи. Характернымъ признакомъ христіанъ въ чаббасидскомъ халифать служить теперь знакомство съ «пришлыми» (по терминологіи арабовъ) науками: математикой, медициной, философіей и пр. Уже сь начала IX въка этоть признакъ надолго остается за ними, какъ въ известной мере за евреями и сабіями<sup>в</sup>. Поэтому мы видямъ, что и въ XII веке Иби-ат-Тачавизи не находить лучшей похвалы для своего мецената, какъ сказать (188,32) : «Благодаря ему всё мои жалобы прекратились: я удалиль ихъ точно при помощи самого Бохтишу» 5.

Въ противоположность грамотности, вино продолжаетъ соединяться въ мусульманскомъ представленін съ христіанами и во времена нашего поэта. Связанные съ этимъ образы и картины настолько разпообразны и субъективны, что нёть никакой возможности видёть въ нихъ только литературный пріемъ или шаблонъ. Въ грустную минуту своей жизни Сибтъ обращается къ прілтелю-христіанину съ просьбой прислать вина «изъ запаса монаховъ, безъ котораго до скончанія в'єка не обойдется ни одна келлія католикоса» (207,5). Онъ готовъ ноклоняться вину, какъ iepen, на заръ и вечеромъ (ib. a). Вино это — «дочь епископовъ и діаконовъ» (192,15), «воспитанница ісрея и діакона» (320,9). Для загородныхъ попоекъ горожане арабы чаще всего направлялись въ монастырь еще со времень омейндских в халифовъ; у Иби-ат-

<sup>1</sup> И. Крачковскій, Абў-л-Фараджъ ал-Ва'ва дамасскій, П. 1914, 70, пр. 3.

<sup>2</sup> Ибн-Кутейба والشعر والشعراء (изд. de Goeje), 333,3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cp. XB. IV, 304 c.1.

<sup>4</sup> Ссылки даются по изданию Margoliouth'я съ указаниемъ номера стихотворений и cruxa.

<sup>5</sup> Извъстная фамилія врачей-песторіанъ при первыхъ 'аббасидскихъ халифахъ (см. Enzyklopaedie des Islam --- I, 626).

Та'авизи мы находимъ живую картину того, какъ сонный монахъ вы носить неожиданному ночному посътителю вино (154,14-18):

«Не разъ я останавливался въ монастырѣ, когда хозяинъ монастыря уже дремалъ.

И вставаль онь ко мив, спросонокъ торопливо высъкая огонь.

Языкъ его, связанный напиткомъ, какъ будто бы постигала и мота.

И приносиль опъ его (= вино), какъ солице, посылавшее въ наполненные имъ кубки утреннюю зарю.

Я не торговался съ нимъ за въсъ, и онъ не жадничалъ, отмъривая...».

Влескъ и великолѣпіе христіанскихъ празднествъ влекли несомвѣнно п мусульманъ на богослуженіе; Ибн-ат-Та'авйзй не можетъ забыть про видѣннаго имъ въ «Лисичьемъ монастырѣ» (Дейр-ас-са'алиб) красавца-послушника «въ одѣяніи монаха» (33,2). Какъ христіане справляютъ свой разговины, онъ тоже хорошо знаетъ: другому своему пріятелю онъ пишетъ, что готовъ пропоститься съ нимъ хоть пятьдесятъ дней лишь бы потомъ получить въ награду, какъ монаху, христіанскаго вина, сладостей и просфоръ (260,4 сл.):

- 4. «Я буду поститься ради вашего поста пятьдесять дней, удаляясь отъ всего запретнаго, недозволеннаго.
- 5. Я буду избътать (мяса) заколотыхъ, не по необходимости, а ради своего обязательства;
- 6. добровольно, не оставляя себ!: някакого извиненія, я даже брощу изъ сочувствія къ вамъ пить вино,
- 7. пока дни не соберуть насъ вмѣстѣ съ вами межъ кувшиномъ и чашей....
- 13. И если ты завершишь (пость) сладостями а въдь твоя щедрость не можеть остаться безъ завершенія —,
- 14. то получишь отъменя свободную хвалу и избавишься отъ всякихъ упрековъ.
- 16. Сильна жадность у меня еще и къ просфорѣ, но теперь не время говорить».

Другой разъ, недовольный отсутствіемъ бол'є реальныхъ подарковъ, онъ пишетъ тоже къ другу (288,4-9):

«Прошелъ уже годъ и повернулся вслѣдъ за нимъ неторопливо второй,

а отъ него нътъ у меня ничего, кромъ посылокъ съ просфорными хлъбами,

точно я монахъ въ келліп среди какихъ-вибудь келлій Наджрана.

Послушай же — да будеть тебь благо! — ноэта, который продаеть тебь стихи за ленешки:

Разговъйся и отпразднуй свою задержку отправлять инъ должное за 1000 нйсановъ (= апрыей)!

Неть у меня жадности кь сластямъ, а о тебе и просфоре (довольно сказать) два слова».

Титуль католикоса отывченный выше и место действія — Багдадь дають намъ возможность опредёлить, хотя и приблизителью, съ какими христіанами пренмущественно им'є д'є до Иби-ат-Та'йвйзй. Одинъ современный ему писатель Ибн-Хамдунъ сохраниль въ своей «намяткв» (Тажира) интересную жалованную грамоту, данную халифомъ католикосу иесторіанъ въ Багдадѣ 'Абдйшö' 2. Такъ какъ по другимъ источникамъ намъ изв'єстно, что онъ быль избрань въ 533/1139 году<sup>8</sup>, то этоть документь несомившю характеренъ и для времени нашего поэта. Изъ него вытекаеть, что въ Багдадъ главную роль среди христіанъ въ XII въкъ играли несторіане, и ихъ католикосъ считался даже оффиціально признаннымъ главой вству христіанских исповтраній, кромт своего собственнаго, — яковитовь, мелькитовъ и «румовъ» 4. Въроятно, и Ибн-ат-Та'авйзй находился по преимуществу въ общени съ несторіанами.

Воздъйствіе христіанскаго міра на нашего поэта послі приведенныхъ общихъ замъчаній еще отчетливье выступаетъ при простомъ перечив словь, им'ьющихъ отношение къ христіанамъ и отм'яченныхъ мною при знакомствъ съ его проязведеніями в.

множ. отъ أسافن — епископъ (192,15 вино — «дочь епископа»). Слово греческое, перешедшее черезъ арамейскій (ср. Шейх 5°, 592); контское

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ym. 562/1167 r. (Brockelmann, op. cit. I, 280—281, № 8).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ее издаль съ англійским резюме Amedroz въ JRAS за 1908 годъ, стр. 447-450 (изложеніе) и 467-470 (тексть по лондонской рукописи). Издателю осталось неизвёстнымъ, что текстъ былъ напечатанъ по двумъ рукописямъ (берлинской и лондонской) въ ал-Машрики сще за 1899 годъ — т. II, 853-355.

<sup>3</sup> Amedroz, l. cit. 450.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> lb. 448 и 450, текстъ — 468.

<sup>5</sup> Въ связи съ этимъ характерно, что ничего подобнаго нельзя установить по отвошенію къ евреимъ, хоти они тоже играли извістную роль въ Багдадів. Единственный разъ лицо одного еврея по безобразію сравнивается (162,7) съ лицомъ Мардохея (? رُمُرُكُونَشِي).

<sup>6</sup> Кром'в двухъ упомянутыхъ уже сокращеній въ дальнійшемъ сокращенно цитуются слъдующія работы: Belot [Vocabulaire arabe-français, 6-me éd., Beyrouth 1899], Dozy [Supplément aux dictionnaires arabes], Frankel [Aramäische Fremdwörter im Arabischen].

посредство, которое допускаеть Fränkel (275), менъ въроятно, такъ какъ слово имъ уже въ до-исламской поэзіи (Шей ў ق, ib.). Употребляемая поэтомъ форма множественнаго ръдка; обыкновенно أُسافَفَة.

— просфора, хльбъ евхаристін (260,16 288,5, 9 — упоминаніе какъ лакомства). Арабизованная форма арамейскаго معنف (Payne Smith, Thesaurus Syriacus 3305). До сихъ поръ слово было извыстно только изъ современнаго арабскаго діалекта въ Сирін (Dozy I, 72; Frankel 278; Belot 27, 1007), гдь опо употребляется какъ въ упомянутомъ значенін, такъ п въ смыслы аптечной облатки. Въ литературныхъ арабскихъ намятникахъ, тымъ болье старыхъ, насколько мны извыстно, оно не было зарегистровано.

جانَليق — католикосъ (207,6 — въ его келлін вино не переводится). Слово греческое, перешедшее черезъ арамейское посредство (Fränkel 275—276; Belot 70, 1008); въ старой поэзін изв'єстно (Шейхо́ \* 592).

жодятся изображенія и дампады). Слово, не имѣющее удовлетворительнаго этимологическаго объясненія изъ арабскаго языка. Соблазнительная гипотеза Fränkel'я (274) о передачь имъ звіопскаго எஸ். Соблазнительная гипотеза Fränkel'я (274) о передачь имъ звіопскаго المكراب ... мёкўёрйб (— южн. араб. مكراب), принятая рядомъ ученыхъ (въ томъ числь Шейҳö, Chrestomathia arabica, Beryti 1897, 210 прим. д; ср. Dillmann, Lexicon lingae aethiopicae, 836—837), отвергнута Praetorius'омъ (ZDMG—LXI,621) и Nöldeke (Neue Beiträge zur semitischen Sprachwissenschaft—52 прим. 3) по фонетическимъ соображеніямъ. Такимъ образомъ, попрежнему продолжаеть оставаться пеясной семасическая исторія слова, имѣющаго слишкомъ разнообразныя значенія (ср. Шейҳō² 430 и Nöldeke, l. cit.); не менѣе поразительно, что корень ער игравшій такую важную роль въ южно-арабскомъ лексиконѣ, не оставиль никакихъ слѣдовь въ сѣверно-арабскомъ (ср. Бартольдъ, Исламъ, П. 1918, стр. 10). Слово хорошо извѣстно въ ст.-арабской ноэзів (Шейҳō¹ 31, Шейҳō² 430).

كُوْمَة (140,19), множ. دُمْوَة (11,1)— изображеніе, статуя (идеаль красоты). Слово арамейское (Fränkel 272), хорошо изв'єстное въ старой ноэзів (Шейх $\bar{0}^1$  32, Шейх $\bar{0}^2$  681—682).

בֿير — монастырь (154,14 — тамъ производится покупка випа; 33,1 — въ собственномъ имени «Лисичій монастырь»). Слово арамейское (Fränkel 275), рано вошедшее въ языкъ (Шей $x\bar{v}^1$  34, Шей $x\bar{v}^2$  774).

- نمّی — находящійся подъ защитой договора, не мусульманинъ

(140,48 — сравненіе съ его костюмомъ). Слово арабское, закрѣпленное въ употребленіи юридической терминологіей.

رامِب (33,2 288,6), множ. رُمْبان (207,6)—монахъ. Слово арабское (см. Fränkel 267—268, Бартольдъ, ор. сіт. 10), играющее большую роль въ поэтической терминологін древней эпохи (Шейҳо̄¹ 36—38).

— поясъ (33,4 140,13 — принадлежность костюма монаха). Слово, повидимому, греческаго происхожденія (Шейхо, Chrestomathia 441 s. v.); о его роли въ одеждъ см. Dozy, Dictionnaire des vêtements 196. Въ старой поэзін встрьчается ръдко (Шейхо 2856).

Слово арамейское (Fränkel 276, Belot 387, 1010); форма множественнаго числа ви. обычнаго форма форма форма порта IX въка ал-Бухтурй (Йакутъ, изд. Wüstenfeld'a II, 830 = Шейх $\bar{o}^1$  36). Само слово встръчается и въ древномъ періодъ (Шейх $\bar{o}^2$  594).

عيار — отличительный знакъ (140,48 — въ одеждѣ зимміевъ). Слово арабское, того же порядка, какъ и ذَمّى.

نَّسَ (207,7) и قَسَيس (320,9)— іерей. Слово арамейское (Fränkel 275, Belot 636), въ объ́яхъ формахъ извъстное въ старой поэзіп (Шейхо з 5, Шейхо з 593).

і (207,6 288,6), множ. وَلَايات (288,6)— ксллія. Слово греческое, перешедшее черезь арамейское посредство. Fränkel (275) знаеть только форму قلية, на основаніи Castell'я; только се упоминаеть и о. Anastase (ал-Машрикъ III, 1900, 69). Dozy (II, 401—402) настанваеть по неизв'є пі قلية пі قلية пі قلية, отрицая другія (раз قلاية пі قلية), но ср. еще Веlot 658. Въ старой поэзіи слово встрічается очень різдко (Шейхо з 775).

غناديل (множ. отъ فنْديل) — лампады (11,45 58,32 — сравнивается съ ними блескъ красивыхъ лицъ). Слово греческое, перешедшее черезъ арамейскій (Fränkel 95). Бол'є старыя цитаты мн'є неизв'єстиы.

سنسة (множ. отъ كُنائس) — церковь. Слово еврейское (Fränkel 275), перешедшее черезъ арамейскій (Nöldcke, Neue Beiträge... 37, пр. 3).

Въ до-исламской поэзін неизв'єстно и зам'єняется обыкновенно уда (Шей х  $\bar{\rm o}^{\,1}$  29—30, Шей х  $\bar{\rm o}^{\,2}$  677).

نوًا فيس (49,6). Слово арамейское (Fränkel 276, Nöldeke, op. cit. 188), очень распространенное въ старой поэзін (Шейхо за 33—34, Шейхо за 682—684).

И. Крачковскій.

II. Январь 1918 г.

## Къ біографіи священника Филиппа Кайтмазова (XVIII въка) <sup>1</sup>.

Со временъ Антонія I, католикоса Грузіи, какъ извѣстно, начинается новая эра въ исторіи грузинской дитературы. Это была эпоха, когда пышно расцивтивая, начиная съ XII—XIII стольтій, грузинская сивтская подражательная литература какъ-будто совершенно засловила теченія философскобогословской мысли, бывшія въ ходу особенно съ конца Х вѣка, — эпоха, когда почти считались забытыми традиціи отцовь святогорцевь и петрицонцевъ. И вотъ въ такую именно эпоху умственнаго затишья на грузинскомъ дитературномъ небосклоне появляется яркая звезда, въ лице католикоса Антонія, который благодаря присущимъ ему глубокому уму и жельзной воль, соединеннымъ съ благороднымъ патріотизмомъ и истинною преданностью Христову ученію, сум'ять предохранить грузинскую философско-богословскую мысль отъ паденія и направить ее, эту мысль, по новому жизненному пути, приведшему изстрадавшійся подъ постояннымъ персидско-турецкимъ игомъ народъ къ нѣкоторому религюзно-умственному подъему. Между прочимъ, по почину Антонія I, въ Тифлись и Телавь были открыты духовныя семинаріи, янбівшія цбілью подготовлять грузинскихъ юношей къ церковно-общественной и учено-недагогической дъятельности, и, такимъ образомъ, грузинская образованность была поставлена на должную высоту.

Однако, задавшемуся «мыслью обновить школу и внести новый лучъ просвъщенія въ общественную жизнь», «Антонію І», — выражаясь словами Л. С. Хаханова, — «необходимо было воспользоваться услугами армян-

<sup>1</sup> Настоящая статья составляеть собою одну изъ главъ доклада моего на тему «Арменовъды-грузины и грузиновъды-армяне на поприщъ древнегрузинской литературы», прочитаннаго, на армянскомъ языкъ, 1 ноября 1916 г. въ засъдании Армянскаго Этнографическаго Общества.

скихъ и католическихъ духовныхъ особь» 1. И вотъ мы видимъ, какъ онъ, Антоній, приближаеть къ себѣ, съ одной стороны, «іерея Филиппа, родомъ изъ армянъ» (ფილიპპე ხუცესი სომეხთა გვარისაგანი), а съ другой — «нѣкоего іеромонаха Іоанна изъ латынянъ» (იოანე ვინმე ხუცეს-მონაზონი ლათინთა-განი 2). При этомъ особенио цѣнны были для Антонія услуги, оказываемыя ему священникомъ Филиппомъ, который, кстати сказать, былъ не только его ближайшимъ сотрудникомъ въ сферѣ учено-литературной дѣятельности, но и его задушевнымъ другомъ.

Насчетъ священника Филиппа мы, къ сожальнію, не располагаемъ почти никакими біографическими матеріалами. Извыстю только, что онъ, будучи выходцемъ изъ владыній князей Орбеліани, являлся — по національности природнымъ армяниномъ, по происхожденію же своему грузинскимъ дворяниномъ. Что же касается его фамиліи, то она указывается въ нікоторыхъ источникахъ, какъ «Кайтмазашвили» (зълодь въ дзодо), гезр. «Кайтмазніпвили» (зълодь въ дзодо), те очевидно, отъ арм. «Кайтмазяні» (Дирейщь), т. е. «Кайтмазовъ» (если въ основь ея принять имя «Кайтталмазъ»).

Извыстная въ печати историко-литературная статья анонимнаго автора подъ заглавіемъ деобр убудо уколужов дудовежоводов Краткій очерко о грузинских литераторахо, изданная Е. С. Такайшвили и приписываемая последнить царевичу Теймуразу (съ пріуроченіемъ времени написанія ея къ 1820—1827 гг.), при обрисовке заслугь каждаго изъ деятелей на поприще грузинской литературы не оставляеть безъ вниманія и этого Филиппа. Здесь Филиппъ упоминается въ ряду «армянскихъ ученыхъ [, пребывающихъ] въ Тифлисъ» (формовить добр водобо), каковыми были: варданеть Захарій, тер-Филиппъ, тер-Петросъ, тер-Давидъ и тер-Самуилъ въ Говоря о варданеть Захаріи Матинянь или Мадинашвили (възвые зъбоводова деобродово) и объ его школь, авторъ Краткаго очерка далье продолжаеть:

ტერ-ფილიპესათგის. ესე იეო ზედ მიწეგნილი ფილოსოფოსი მზქგავსი ზემოხსენებულის ვართაპეტისა. ამანაც მრავალნი მოწაფენი განსწავლნა და შეეწია რაოდენთამე წიგნთა თარგმანებათა შინა კათოლიკოს ანტონი პირველსა 4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. Хахановъ, Очерки по исторіи грузпиской словесности, вып. 3, Мозква 1901, стр. 251.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. Жы-ിഎപ്പുള്ളൂർ ഉടിയുടെ ചിക്രത്തി I കളിക്കുള്ളതി പ്രക്കാര്യത്തിന്റെ ред. свящ. И. Карбе-лова, Тол. 1892, стр. 4—5.

<sup>3 «</sup>Древняя Грузія», т. І, отд. 3, стр. 46-46.

<sup>4</sup> Ibid., crp. 46.

#### «О тер-Филиппъ.

Онъ былъ глубокій философъ, подобно вышеупомянутому варданету. Онъ также воспиталъ многихъ учепиковъ и помогъ католикосу Антонію Первому въ переводъ нъсколькихъ книгъ».

Прежде всего, Антоніемъ въ сотрудничествѣ со священникомъ Филиппомъ, была переведена съ армянскаго на грузинскій языкъ Грамматика Мыхитара Севастійскаго. Переводный текстъ былъ снабженъ Антоніемъ обширнымъ предисловіемъ; изъ предисловія мы, собственно говоря, и узнаемъ не только о причинахъ перевода этой Грамматики на грузинскій языкъ, но и объ обстоятельствахъ, побудившихъ Антонія сблизиться съ армянскимъ священникомъ Филиппомъ.

«Упомянемъ обстоятельство, подавшее намъ поводъ къ составленію настоящаго труда», — такъ начинаетъ свою «исповедь» Антоній, и далье продолжаеть (приводимъ въ переводъ А. А. Цагарели съ сохранениемъ стиля переводчика): «Богь ниспослаль царствованіе царей Теймураза [II, 1744—1761] и сына его Ираклія III, 1761—1798]; оба эти царя сильно желали найдти (изсл'єдовать) правила грузинской грамматики, но они не могли найдти [въ видѣ сотрудника] знатока грамматики какого-нибудь изъ иностранныхъ языковъ. Я же, будучи хорошо знакомъ съ нашимъ языкомъ, пожелалъ еще больше изследовать его. Спустя несколько леть я познакомился съ однить священникомъ Филиппомъ Кайтмазашвили; Гонъ былъ] по происхожденію Ерманянъ (армянинъ), т. е. Гайосіанъ, дворянинъ изъ владеній князя Орбеліани; съ нимъ я очень подружился, и стали [мы] за- 🕏 ниматься каждый день вмёстё изслёдованіемъ предложеній (словъ) каждаго отд'бльно. Прежде всего я перевель съ армянскаго языка категоріи Аристотеля въ двухъ частяхъ [разсуждающія] о словосочиненіи и предложеніи, т. е. о силлогизмѣ, — чему я былъ весьма радъ и благодарилъ Бога моего св. Духа. Бес'єдуя между собою, мы стали говорить о томъ, чтобы сд'єлать и переводъ грамматики, но меня удерживало то, что умъ мой не имълъ грамматическаго образованія, между тімъ священникъ Филиппъ быль весьма близко знакомъ съ грамматическимъ искусствомъ; [такимъ образомъ] положившись на премудрость Божію, согласно съ повеленіемъ царя Теймураза (II) и сына его (Ираклія II) предприняли мы это дівло (составленіе грамматики). Филиппъ познакомилъ меня сначала кратко съ частями ръчи, затъмъ съ опредъленіями и свойствами грамматики, буквъ, слоговъ, словъ и предложеній, и постепенно излагаль мив части рвчи и принадлежности ихъ, вводя меня незамітно въ дверь мудрости. И поелику благодать [Божія] помогла мнѣ, то умъ мой, познавъ ее, зачалъ грамматическую науку... Что же касается до Синтаксиса, разсуждающаго о сочетаніи предложеній (словосочиненій), то и съ нимъ познакомилъ меня слегка тотъ достохвальный мужъ, соболѣзнующій мнѣ Филиппъ» 1.

Изъ цитованныхъ словъ, думается намъ, нельзя не заключить, насколько велика заслуга армянскаго священника Филиппа предъ Антоніемъ и, въ связи съ этимъ, предъ грузинскою литературою.

Нужно вообще имъть въ виду, что сотрудничеству Филиппа съ Антоніемъ обязаны мы появленіемъ въ грузинской литературъ такихъ трудовъ послъдняго, какъ «Категоріи Аристотеля», «Богословскія начала Прокла Діадоха (по редакціи Симеона Гарнійскаго)», «Исторія Ефесскаго Вселенскаго собора», «Риторика Мыхитара», «Грузинская Грамматика», «Готовое слово» и пр.

Но дѣятельность священника Филиппа на поприщѣ грузинской литературы выражалась въ сотрудничествѣ его не только съ Антоніемъ Католикосомъ, но и съ другими представителями тогдашняго литературнаго міра и прежде всего съ Досиосемъ (Черкезишвили), епископомъ Некресскимъ, съ тѣмъ Досиосемъ, который, по словамъ автора Краткаго очерка о грузинских литераторахъ, «хорошо зналъ языкъ армянъ» (എഴുകളം ഉപരിപ്പിട്ടും പ്രതിപ്പിടെ പ്രത്യാരും ഉ. Этому Досиосею совмѣстно съ Филиппомъ приписываются переводы: 1) «Сокращеннаго толкованія Книги Періарменія» и 2) «Діалектики Ковилія Антонія Левмоакскаго» 4.

Кром'в Досивея Некресскаго, со священникомъ Филиппомъ на литературномъ поприщъ сотрудничали также Іоаннъ Джамбакур-Орбеліани 5, Антоній Цагарели 6, Іоаннъ мдиван-бегъ со священникомъ Николаемъ 7 и другіе.

#### Л. Меликсетъ-Бековъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. Цагарели, О грамматической литератур' грузинскаго языка, Игр. 1873, стр. 6—7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Древняя Грузія», т. І, отд. 3, стр. 39.

<sup>3</sup> См. рпп. Общества распространенія грамотности среди грузинъ № 278 (Д. Каричашвили, പ്രാത്തും ქത്തുള്ള മാർഡ് റ്റൂർട-പ്രത്യേർ ഉത്യൂർപ്പൂരിച്ചുള്ള ഉത്യൂർപ്പുന്നും പ്രത്യൂർയും I, стр. 261) и Тифлисскаго Церковнаго музея № 535 (Ө. Жорданія, Описаніе рукописей Тифлисскаго Церковнаго музея еtc., кн. I, стр. 78).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> См. рпп. О-ва грамотности **Ж№** 250 и 349 (Д. Каричаш вили, ц. с., I, стр. 255—256)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Д. Каричашвили, ц. с., I, стр. 253, Н. Марръ, Іоаннъ Петрицскій, грузинскій неоплатоникъ XI—XII въка, стр. 9 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid., стр. 255—256.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ibid., crp. 254.

# Два грузинскихъ архитектурныхъ термина -"ачрдил" и "балавар".

I.

Въ Грузинскихъ лътописяхъ читаемъ про царя Арчила, сына Стефана (Stepan-oz) II-го въ VII вѣкѣ («639—663» гг.), что онъ —

საგანძურნი უოველნი (М უოველთა) «Сокровищницы всѣ (М всѣхъ) ქართლისა ეკლესიათანი დაფლნა ახრ- церквей Картлін зарылъ въ большомъ aordil Михетскаго Ciona.

Древнел. a3rdil обыкновенно въ грузинской рѣчи нынѣ воспринимается какъ синонимъ слова ordil | odil тынь э; съ нимъ связывается лишь представление о разновидности слова, принадлежащей къ высокому стилю, а не выражающей особое понятие. Вульгарно слово появляется не только безъ префикса а- и безъ слогообразующаго г, звуча Adıl, но съ паденіемъ перваго коренного 3 въ низшую его ступень ш — шЭ11 или шt11 въ живой діалектической рѣчи, причемъ оно всегда означаеть «тѣнь»; это трехсогласный корень  $\mathfrak{J}$ dl ( $<\mathfrak{J}$ ll)<sup>8</sup>, яфетическій эквиваленть семитическаго  $\mathfrak{t}$ l въ слов  $\mathfrak{t}$ того же значенія арб. בל, евр. צל, сир. תול, и т. д. Основа грузинскаго построена по форм' д q то тып, то съ потерею огласовки перваго коренного (ddil, шdil), то съ замѣною ея плавнымъ r (drdil). Префиксъ а- можетъ быть воспринять какъ образовательный элементь имени безъ особаго назначенія, слідовательно, и a-Ordil можеть означать лишь «тінь», какъ по

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brosset, I, стр. 172 = списокъ ц. Маріи, стр. 200.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Даже Орб. не указываетъ иного значенія. Вносимое Ч<sub>2</sub> новое толкованіе «полу твиь» есть претензія на особое пониманіе или новотворчество, древними текстами не подтверждаемое.

<sup>3</sup> Діалектически (въ живой ръчи) и у яфетидовъ имъемъ тотъ же корень безъ дифференціаціи двухъ плавныхъ (ll > dl), причемъ однако вибсто l появляется плавный г съ утратой удвоенія: имер. Şer-o (< \*Şer-o) тынь. На разновидностяхъ этого корни, да и самого слова по другимъ яфетическимъ языкамъ мы сейчасъ не останавливаемся.

нимають обычно его современные грузины, но въ нашемъ древнемъ текстъ ръчь явно о части храма; такъ и понялъ слово Brosset въ слъдующемъ французскомъ переводъ 1:

«Quant aux richesses des églises de la Géorgie, peu de jours après les avoir cachés dans la grand coupole de Sion, à Mtzkhétha...»

Brosset вынужденъ быль оправдать свой вольный переводъ слова «тінь» терминомъ «куполъ» слідующимъ примічаніемъ (ц. с., прим. 4):

«Слово ১৪ প্রত্তে [a-গাবাl-1], которое я передаю такъ, означаетъ собствено такъ; но такъ какъ смыслъ получился бы малоудовлетворительный, я воспринялъ другое значеніе, предоставленное мнѣ устнымъ преданіемъ грузинъ. Я часто слышалъ, что купола перквей, т. е. пустыя пространства между кровлею и нижней частью свода являются обычными тайниками для церковныхъ сокровищъ. Къ тому же кровля, выступая наружу, за поддерживающую ее стъну, образуетъ настоящій зонть или шатеръ (parasol ou ombrelle), который прикрываетъ (abrite) церковь: я думаю, что это истинный смыслъ слова აверосо [афгаль]».

Въ существующе грузинские словари, дъйствительно, надо внести слово, собственно особое его значение, но не предложенное Brosset толкование, основанное прежде всего—на непонимании переводившагося имъ мъста, затъмъ — на нереальномъ представлении о куполахъ грузинскихъ церквей и объ ихъ кровляхъ. Brosset даетъ настоящее толкование въ 1849 году, за нъсколько лътъ до его путешествия по Грузии и Армении.

Въ цитованной фразѣ аўrdil по контексту представляется безспорно имѣющимъ архитектурное значеніе какъ названіе какой-то опредѣленной конструктивной части храма, хотя оно отсутствуеть въ спеціальной работѣ И. А. Джавахова о грузинскихъ терминахъ искусствъ З. Понятіе «тѣнь» могло бы получить такое развитіе по аналогіи съ тѣмъ, что мы наблюдаемъ въ русской рѣчи. Въ русской церковной рѣчи для сроднаго по значенію «сѣни» Даль указываетъ въ числѣ старинныхъ значеній «архіерейское подворье», но въ примѣрахъ имѣемъ «у церкви на сѣняхъ» съ поясненіемъ «на паперти, или въ отдѣльномъ, крѣпкомъ притворѣ». Еще болѣе возбуждающе-любопытна для толкованія нашего мѣста въ Грузинскихъ лѣтописяхъ слѣдующая цитата, приведенная тамъ же: «казна и граматы, рѣше-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C<sub>T</sub>p. 237.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Термины искусствъ и главнъйшія свъдьнія о памятниках искусства и матеріальной культуры въ древнегрузинской литературъ, именно въ І-мъ отдъль «Архитектура» (ХВ, III, 1914, стр. 19—31).

нія вѣча, въ Новгородѣ» хранились «на спыях» у св. Софіи, во Псковѣ въ Лаврѣ у св. Троицы» 1. Поскольку «сѣни» или «сѣнь» отожествляется съ «теремомъ», М. Н. Бережковъ даетъ разъясненіе «теремъ — сѣнь, навѣсъ, балдахинъ надъ гробницей съ мощами святыхъ», но это отводитъ насъ отъ конструктивныхъ частей храма; М. Н. Бережковъ категорически отвергаетъ возможность отожествленія терема съ какой-либо архитектурной частью древне-русскаго храма, ему дѣло представляется вполнѣ яснымъ и разрѣшаемымъ, когда по его же словамъ вопросъ о связывавшихся съ теремомъ «папертяхъ и придѣлахъ требуетъ новаго разслѣдованія» 2.

Если идти въ сторону съни съ реальнымъ значеніемъ «шатра», «навёса», «балдахина», «киворія» в, то работнику по древне-кавказской терминологіи христіанскаго зодчества словарно естественнёе всего и правильнёе вспомнить сирійскіе архитектурные термины, произведенные отъ корня tll, эквивалентнаго яфетическому корню фdl.

1. Отъ этого корня происходить то слово «Мус со значеніемъ «шатерь», «палатка», «куща» 4, основа котораго tal- налицо въ составт и армянскаго и грузинскаго термина talavar, восходящаго, по всей видимости, къ первоначальной кавказской версіи св. Писанія, переводамъ съ сирійскаго языка и на армянскій (talawar, resp. tağawar), и via armeniaca (suanicaque) на грузинскій (talavar-16) языкъ. Расхожденіе стиховъ въ использованіи этого термина въ сирійскомъ подлинникт и въ армянской и грузинской версіяхъ есть результать позднійшихъ изміненій всёхъ трехъ текстовъ, интересный для ихъ исторіи, но нашего вопроса не касается. Древность

<sup>1</sup> Въ матеріалахъ древне-русскаго словаря по письменнымъ памятникамъ И. С. Срезневскаго (Пб. 1906) отмъчается «сънь церковная» съ одной цитатой, но реальнаго объясненія религіозно-архитектурнаго значенія не получаемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Къ исторіи черниговскаго Спасскаго собора (Труды четырнадцатаго археологическаго съїзда въ Чернигові 1908, т. ІІ, Москва 1911), стр. 19. Приношу благодарность Н. ІІ. Сычеву за указаніе этого изслідованія по вопросу.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Кстати, «киворій» бываль въ реальности большой и малый (Martigny, Dictionnaire des antiquités chrétiennes, s. v.: «Quelquefois, au-dessous du grand ciborium, dont les collonnes portaient sur le sol, il y en avait un autre qui appuyait ses piliers sur l'autel même»).

<sup>4</sup> Быт. 38,17, II Ц 22,12, Пс 131,9 (въ последнемъ случае въ зависимости отъ евр. 131,9).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Быт. 81, 34, Лев. 23, 42, 48, Неем. 8, 14—17, Юд. 8, 5, 34, Ис. 1, 8; 24,20; 38,12, Мях. 1,6; 3, 12, Ме 17,4, [Мк 9,4, Лк 9,33].

<sup>6</sup> Іс. Н. 2,6 (bis), Мо 17,4, Мк 9,5, Лк 9,33. Че поясняеть talavar-і синонимомъ высублявають, что Орб. приводить на своемъ мъстъ, но безъ всякаго объясненія, а Ч (Д. Чубиновъ), въ первомъ изданіи своего словаря совершенно опускающій его, во второмъ изданіи переводить словами «сънь, шатеръ, наметь», ссылаясь на словарь Н. Чубинова. Въ візкоп'ъ, по всей видимости, имъемъ искаженіе візкоп, передачи греч. собяком мямь или соб-

употребленія этого термина сирійскаго происхожденія въ кавказской версіи библейскихъ текстовь, раннее полученіе терминомъ правъ гражданства въ кавказскихъ письменныхъ языкахъ явствуетъ и изъ наличія производныхъ отъ него словъ грузинскихъ talavr-ob-a-y¹ праздникъ кущей и особенно армянскаго въ томъ же значеніи, скроеннаго по греческому шаблону σхηνоπηγία—talawarahar-q, и тѣмъ не менѣе нельзя не считаться также съ тѣмъ, что у грузинъ talavar встрѣчается и въ живой рѣчи (такъ, напр., въ гурійскомъ говорѣ въ значеніи беспдки изъ виноградной лозы, пущенной на столбы и перекладины ихъ, какъ синонимъ г. фапфаtur), да и образованіе само talavar не представляется книжнымъ. Слово можетъ оказаться изъ той категоріи заимствованныхъ словъ, изъ арамейскаго въ армянскій, изъ армянскаго въ грузинскій, которыя сначала были народно усвоены въ пограничной съ языкомъ источника этнически гибридизованной средѣ и лишь затѣмъ проникли въ письменность;

б) отъ того же корня происходить, витстт съ со значеніемъ уже инымъ — «кровъ», «кровля» 2, другое слово со значеніемъ «крыша», «кровля».

Собственно въ обоихъ случаяхъ сирійскія слова, т. е. и служащій для тьш», въ корив означають «освинющій», «освиніе», «служащій для тьш». Въ значеніяхъ служащеть прохладу», «навысь», «тыпстое мысто», «бесыдка» и т. п. Грузинской лексикографъ Ч, такъ и объясняеть терминъ talavar-1 словомъ sa-ўrdil-obel-1 «служащій для тыпи», «освинющій», «защищающій отъ яркаго свыта или знойныхъ лучей» и т. п. Но sa-ўrdil-obel, грузинское и по образованію слово, представляеть лишь синонимъ термина а-ўrdil, между тымъ а-ўrdil можеть быть безукоризненнымъ по спирантному типу образованія двойникомъ грузинскаго слова sa-ўrdil³, параллельной формы и синонима sa-ўrdil-obel: префиксъ а- (< ha-) въ немъ легко воспринять какъ частицу для образованія имени мыста, эквиваленть грузинскаго sa-. Слыдовательно, словарно грузинское аўrdil могло бы означать

скіоқ тинистый, осыменный, защищенный от яркаю свыта въ форм'в вин. падежа. Въ греческомъ употребленіе этого слова въ указанномъ грузинскими лексикографами значеніи не отм'вчено въ словаряхъ. Неизв'єстно мн'в и то, изъ какого текста извлечено грузинское слово візікоп, гезр. візкіоп, приводимое Д. Чубиновымъ (4) безъ цитаты и безъ всякой ссылки.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> По цитатѣ Орб. «З Эздр. 5,51», но имѣемъ его и въ каноническихъ частяхъ Библіп Второз. 16,18, 16; 31,10 et pass.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ Пс 181,3 потому-то и армянская версія имѣетъ разночтеніе σωτ «рос», воспроизводящее это именно значеніе того же сирійскаго слова, противъ всѣхъ другихъ версій, въ которыхъ рѣчь о шатрѣ жилищю (σχήνωμα, sakoqel въ зависимости отъ евр. הארל).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> По Ч<sub>2</sub>: «шалашъ. шатеръ, бесъдка; для тъни».

любую часть храма съ защитою, дающею тёнь, любую пристройку съ навёсомъ и самъ навёсъ, шатеръ, какъ «сёнь» въ древне-русскомъ, реально же въ терминологіи религіозной архитектуры древнихъ грузинъ аўrdil съ полнымъ правомъ могло бы означать «портикт съ колоннадой» типа Эреруйской базилики или Текорской (до ея перестройки) въ Арменіи, а этого типа портики строились и въ Грузіи, притомъ въ Грузіи не только въ древне-христіанское время, но и позднёе, даже въ ХІ-мъ вёкт, въ частности выведенъ былъ онъ и въ михетскомъ храмъ 1. Эти портики съ колоннадой древне-армянскихъ и грузинскихъ храмовъ (въ болёе поздней терминологіи—«стоа») были, дёйствительно, величественныя обширныя постройки, потому did большой въ приложеніи къ аўrdil Михетскаго собора въ цитованной въ началё настоящей работы фразё изъ Грузинскихъ лётописей былъ бы вполнё соотвётственнымъ эпитетомъ огразе, и переводъ въ такомъ случаё долженъ бы гласить: «Сокровищницы всё церквей Картліи (царь Арчилъ) зарылъ въ большомъ портикё Михетской базилики» 2.

Въ древнелитературномъ армянскомъ языкъ также существуетъ словарно однозначущій эквиваленть этого термина — hovani, это по словарю — «тынь; завыса, навысь», «скинія, шатерь» и переносно моль встрычается въ выраженіяхъ «подъ сенью руки Его», «подъ сенью св. Богородицы въ монастырѣ Цорцора» и т. п. Лишенное письменныхъ документовъ п актовъ, современныхъ даже раннему среднев ковью, тымъ бол ве древнехристіанской эпох в развитія армянской культуры и армянскаго зодчества, арменов'єд'єніе, къ тому же развившееся вдали отъ армянской реальности, отъ памятниковъ матеріальной культуры Арменіи, да еще съ теоретическимъ уклономъ къ исторіи и словесности безъ реальнаго вещевѣдѣнія, не располагаетъ возможностью указать, какое религіозно-архитектурное значеніе им'єло слово hovani у древнихъ армянъ. У насъ ність пока средствъ указать и то, какія м'іста армянских вавторовь и армянских надписей подтверждають подобное спеціальное значеніе, если, понятно, оно действительно им'вется у него. Можно только сказать, что если бы за hovani утвердилось значеніе портика, то реально мы могли бы им'єть его использованнымъ не только въ смыслѣ στοά какъ въ базиличныхъ храмахъ древнехристіанскаго типа въ род' Эреруйской базилики, но и въ смысл' притвора съ колоннадами, армянскаго дажий, получающаго особое развитіе съ Х вѣка.

¹ И. Джаваховъ, ц. с., стр. 27—28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> О томъ, что Сіонъ въ древнегрузинской терминологіи религіозной архитектуры означаєть базилику, см. И. Джаваховъ, ц. с., стр. 22—23.

Наконецъ, вопросъ иной еще, представляютъ ли термины др.-литературный грузинскій аўголі и армянскій hovani плодъ переводческаго словарнаго творчества, вновь сочиненныя для христіанской письменности слова по шаблону термина подлинника, съ котораго переводили армяне и грузины библейскіе книги или вообще памятники христіанской литературы? Или, какъ то замібчаемъ нерідко въ другихъ случаяхъ, и аўголі, и hovani были, задолго до возникновенія христіанства у кавказскихъ народовъ, містными терминами зодчества, наслідіемъ архаичной яфетической культуры, и переводчики армянскіе и грузинскіе взяли ихъ изъ живой обиходной рібчи?

II.

Лексикографъ Орбеліанъ balavar толкуєть словами выбоборовь фуб, соссос — «камень основанія громадный». Это толкованіе и повторяєть Чубиновъ въ первомъ изданіи своего словаря — «большіе кампи для фундамента», во второмъ же изданіи, воспроизводя по-грузински то же толкованіе Сулхана Орбеліана, въ русскомъ текстѣ разъясняєть реально словами «бутовая плита», очевидно, потому, что этотъ терминъ означаєть, какъ то разъяснили мнѣ спеціалисты, лишь известняковый плитнякъ, въ Россіи на самомъ дѣлѣ идущій также на фундаменть, по balavar ни въ какомъ случаѣ не означаєть пи бутовой плиты, пи иной породы камня. Это архитектурный терминъ, нынѣ у грузинъ, дѣйствительно, воспринимаемый въ общемъ значеніи фундамента или основанія. Потому то проф. А. А. Цагарели встрѣтившееся ему впервые въ житіи святогорца Евоимія Грузина созвучное Ваlavar («Ваlаһwаг» Ваlawhar) передачу арабскаго Ві-

<sup>1</sup> А. Хахановъ вносить поправку въ чтеніе имени, устанавдивая Balhvar [Balhwar] вм. Ваlahvar (Бальварь) и Іодасафъ. Грузинскій тексть по рукописямъ XI—XII вв. (съ приложеніемъ двухъ палеографическихъ таблицъ), Труды по востоковѣдѣнію, изд. Лазаренскимъ Ипст. Вост. яз., вып. ІХ, Москва 1902, стр. ІХ). Однако, судя по приложеннымъ таблицамъ, нъть основанія утверждать о принадлежности «рукописей» къ «XI—XII» вѣку, мотивировка жа самого А. Хаханова въ пользу такой датировки тѣмъ, что приписки военнаго письма относятся молъ «къ XI—XII в.», свидѣтельствуеть о незнакомствѣ автора съ тѣмъ, что военное письмо того же характера было въ ходу и въ XIII вѣкѣ, вѣроятно, и въ XIV-мъ (о такой же отчасти тенденціи къ архаизированію грузинскихъ приписокъ военнаго письма того же характера см. у меня въ работѣ Грузинскія приписки греческаго Евангелія изъ Коридіи, ИАН, 1911, стр. 214—217). Въ то же время не учтена возможность, что чтенія съ пропускомъ гласныхъ часто результать опусканія титла; не учтено также то, что при передачѣ не только собственныхъ, но и нарицательныхъ именъ изъ языковъ культурно господствованщихъ мусульманскихъ народовъ, арабскаго и персидскаго, грузинскія заимствованія проявляють полногласіе сравнительно съ подлинной огласовкой (см. Н. Марръ, Грузинская

läwhar (بلا, هر), изъ заглавія «Мудрость Балавара», особой версіи пов'єсти о Варлаамѣ и Іоасафѣ, перевелъ черезъ «фундаменть» 1. А. А. Цагарели предполагаль, очевидпо, что рычь вдеть о «фундаменть выры». Тымь болые имълъ основанія Е. С. Такайшвили въ народномъ четверостишів о построеніи Зарзмской церкви<sup>2</sup> понять его діалектическую форму balaver, какъ фундаментъ. Это было въ 1905-мъ году, но позднъе -- въ переводъ надписей Зарэмской въ 1909-мъ и особенно Гомаретской въ 1913-мъ году Е. С. Такайшвили переходить къ реальному опредъленію значенія термина примънительно къ тексту: «дъсыя [balavar-1]», читаемъ у Е. С. Такайшвили въ разборѣ гомаретской надписи<sup>8</sup>, «обыкновенно означаетъ фундаменть, но въ старину, видимо, означало еще тотъ громадный камень, который ставили надъ дверью церкви, т. е. навершіе двери. Такое предположеніе высказаль И. Джаваховъ въ своей лекціи о грузинскомъ искусствъ, и смыслъ нашей надписи оправдываетъ это» 4. Однако текстъ именно этой гомаретской надписи представляется спорнымъ, наименъе подходящимъ въ смыслѣ окончательнаго установленія за balavar опредѣленнаго значенія, или «фундамента» или, какъ выражается Е. С. Такайшвили, «наверппія». Гомаретская надпись (IV-я), что на стр. 83-й, можеть и оправдать предлагаемое Е. С. Такайшвили толкованіе, но не въ предложенномъ имъ переводъ. Тексть по раскрытін титлъ Е. С. Такайшвили читаетъ სახელითა ღმრთისა[2]თა მას ჟამსა ოდეს ძრიელმან და უძლეგელმან გიორგი აფხაზთა მეფემან შეიპურნა ზვიად მარუშიანი, მაშინ ესე ბალავარი იდვა კელითა გოდვილისა მიქელ ხუც(ეს)-გალატოზისაჲთა.

Въ тексте имеемъ такой явный вульгаризмъ, если верно чтеніе, какъ പ്രായാരി (подъ титломъ — പ്രായാരി) вм. പ്രായാരി പ്രായാരി не мене стоящее подъ титломъ ഇതം следуеть читать не ഉദ്യാരിതോ, какъ то у Е. С. Такай-

поэма «Витявь въ барсовой шкурѣ» Шоты изъ Рустава и новая культурно-историческая проблема, ИРАН, 1917, стр. 480). Совершенно упущено изъ виду, наконецъ, то, что при установленіи правильнаго грузинскаго чтенія въ отношеніи огласовки существенное значеніе имѣетъ живая традиція: имя Балаваръ съ полногласіемъ и по наше время сохранилось въ соотвѣтственной діалектической разновидности — Балаверъ (Н. Марръ, Мудрость Балавара, грузинская версія «душеполезной исторіи о Варлаамъ и Іоасафъ», стр. 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. А. Цагарели, Свёдёнія о памятникахи грузинской письменности, Пб. 1886, стр. 54, см. В. Р. Розени вы рецензін на изслёдованіе Н. Zotenberg'a Notice sur le livre de Barlaam et Joasaph (3BO, II, 1887), Пб. 1883, стр. 172).

<sup>2</sup> См. ниже, стр. 295.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Археологическія экскурсіи, разысканія и зам'єтки. Вып. IV (Отд. отт. изъ СМ, вып. XLIII), Тифлисъ 1913, стр. 84, прим.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ работъ И. А. Джавахова о терминахъ искусствъ и т. д., цитованной выше, терминъ balavar отсутствуетъ.

швили, а оббообласов, разъ имбемъ такое полное чтеніе окончанія той же формы въ გალატოზისაჲთა (подъ титломъ გ ლტიზსაჲთა)1. Переводъ Е. С. Такайшвили гласить: «Во имя Бога въ то время, когда сильный и непобъдимый Георгій, царь абхазовь, взяль въ плънь Звіада Марушіани, тогда онг положиле сіе навершіе двери рукою гръшнаго священника-каменьщика Микеля»<sup>2</sup>. Весь интересъ нашъ сейчасъ сосредоточивается на подчеркнутой нами фразъ, гдъ наличный въ подлинникъ терминъ balavar переводится словомъ «навершіе», а не «фундаменть». «Если бы въ данномъ случав речь шла о «фундаменть», дополнительно намъчаеть Е. С. Такайшвили<sup>8</sup>, «то мы бы имели фразу: дедов едор учетренов детабрено бата положиль [онт] фундаменть сей церкви». Такой переводъ, независимо отъ перевода самого термина balavar, совершенно искажаеть смыслъ подлинника, вводя новое лицо въ качествъ субъекта («онъ», т. е. царь абхазовъ Георгій), а именно: при томъ толкованін, какое предлагаеть Е. С. Такайшвили, нъть возможности въ постройку церкви вмішивать царя Георгія въ качестві активнаго лица, ныя царя съ упоминаніемъ историческаго событія служить лишь датой. Въ подлинникъ наличнаго состоянія слъдуеть читать не достоянія валичнаго состоянія валичнаго состоянія валичнаго состоянія валичнаго состоянія валичнаго валичнаго состоянія валичнаго валичн var-1 dva «онъ положил» balavar», а достору balavar 1-dva «Гвъ балаваръ былг положенг (дуд еве «этотъ», подразумъвается «храмъ»). Фраза съ цитованнымъ мъстомъ полностью, при наличномъ чтеніи, въ переводъ можеть гласить или «тогда эта (церковь) была основана («заложена основаніемъ») Михаиломъ, священникомъ-каменьщикомъ», если balavar понимать «обычно» какъ «фундаментъ» 4, или «тогда это (мѣсто, гдѣ помѣщается надпись) было заключено balavar'онъ рукою Михаила, священника-каменьщика», если balavar понимать въ смысле верхней перекладины двери, какъ бы архитравной плиты, или, какъ выражается Е. С. Такайшвили, «навершія». Если же отрицать возможность существованія такого составного глагода въ томъ или иномъ смыслѣ («заложенъ основаніемъ», «заключенъ перекладиной» и т. п.), и мъстоименіе дуд относить къ наличному въ тексть слову balavar какъ его опредъленіе — «этоть balavar», то, въ такомъ случав, чтеніе дефектно, а именно опущено окончаніе им. падежа въ словъ balavar, и прежде всего следуеть возстановить чтеніе balavarı idva;

<sup>1</sup> У насъ съ другой стороны подъ сомивніемъ сама основа, должна ли она быть раскрыта по древне-литературной книжной нормв  $\chi^{2600}$ - или по средневвковой народной —  $\chi^{2000}$ - въ согласіи съ народной формой  $\chi^{600}$ , да и, несомивно, съ мъстнымъ народнымъ терминомъ  $\chi^{600}$  balavar.

² Ц. с., стр. 83—84.

<sup>3</sup> Ц. с., стр. 84, прим.

<sup>4</sup> Ср. арм. հիմե արկաւ (вульг. հիմեարկեցաւ), հիմե եդաւ

въ данномъ мъстъ получится собственно не случайный пропускъ, а какъ будто грузинскій приміръ одного эпиграфическаго пріема, отміченнаго мною въ армянскихъ надписяхъ, когда одна и та же буква используется двукратно, разъ въ качеств вокончанія предыдущаго слова, другой разъ въ качествъ начала послъдующаго слова 1; въ нашемъ грузинскомъ чтеній буква 1 — разъ въ качеств суффикса, характера им. падежа предшествующаго слова (balavar-1), другой разъ въ качествѣ префикса, характера породы глагола въ последующемъ слове (1-dva). Словомъ, придется возстановить чтеніе ൂറു രാത്രാം ഒരു ese balavar-і 1-dva, и тогда все м'есто въ переводъ будетъ гласить: «этотъ balavar былъ положенъ рукою Мижанла, священника-каменыцика». Такое чтеніе можно поддержать и параллельнымъ мѣстомъ въ VIII-й гомаретской надписи 2: ഉടഉട്ടെ ഉട്ടറ്റെ പ്രു 😑 დაიდვა ბალავარი ესე da-idva balavar-i ese сэтотъ balavar быль положенъ». И здесь, конечно, речи не можеть быть о «фундаменте»: надпись VIII-я гомаретская пом'вщается направо отъ р'взного креста на названной мною архитравной надпролетной плить южной двери (Е. С. Такайшвили переводить своимъ терминомъ «навершіе»), какъ не можеть быть рычи о фундаменть и въ кумурдойской надписи, гдъ тоть же терминъ Е. С. Такайшвили перевель красуюльным камнема 3. Что же въ концъ концовъ реально значить грузинскій архитектурный терминь balavar? «Фундаменть», какъ «обычно» принято понимать (и это пониманіе косвенно поддерживаеть такой знатокъ грузинскихъ реалій какъ лексикографъ Сулханъ Орбеліанъ) 4, «навершіе», собственно «архитравная плита», или «красугольный камень»? Слово, по всей видимости, живое народное, какого бы оно ни было происхожденія, и въ качествъ народного, притомъ мъстнаго, месхійскаго, оно появляется и въ надписяхъ гомаретскихъ и кумурдойской. Надпись кумурдойская требуеть пересмотра чтенія и перевода.

<sup>1</sup> Камень съ арм. надписью изъ Ани въ Азіатскомъ Музећ (ИАП, 1910), стр. 1151.

<sup>2</sup> Строки 2—3 на стр. 87 ц. с. Е. С. Такайшвили.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Такое спеціальное значеніе наддверной части выявляется для этого термина и вт надписи или Боци-джварской или Тбетской церкви вть Горійскомъ утадъ, изданной Brosset (VI Rapp., р. 57), на которую обратилъ мое вниманіе І. А. Орбели: здъсь въ надписи, помъщенной на южной двери, читается «этотъ balavar ( $_{3}^{1}$ )  $_{3}^{1}$ ) положилъ я ( $_{3}^{1}$ )  $_{3}^{1}$   $_{3}^{2}$ ), Гамрекелъ, сынъ Кавтара» ( $_{3}^{1}$ )  $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_{3}^{1}$   $_$ 

<sup>4</sup> За то же значеніе стоить и М. Г. Джанашвили, однако въ такомъ тексть, гдь о фундаменть не можеть быть рычи, именно въ разбираемой ниже Кумурдойской надписи (см. Царевичъ Вахуштъ. Географія Грузіи. Введеніе, переводъ и примычанія М. Г. Джанашвили, Тифлисъ 1904, стр. 169, прим.).

Кумурдойская надпись темъ и ценна, что въ ней обстоятельностью паложенія діла стронтельства, упоминаніемъ двухъ моментовъ — закладки основанія и выведенія затъмъ одной подробности, именно balavar, исключается возможность и толкованія термина въ смыслів фундамента. Къ сожаленію, самъ тексть оказался не точно воспроизведеннымъ не только у Brosset1, но и у И. П. Ростомова2, и у Е. С. Такайшвили3, какъ то оказалось при лично произведенномъ мною на мъсть льтомъ 1917 г. сличени изданій съ подлинникомъ. У Е. С. Такайшвили вмісто классическаго д вульгарное начертаніе в въ പ്രതാരം, подъ титломъ പ്രതാരം (также у Brosset съ опечаткой б вм. о). За одно съ Brosset ни И. П. Ростомовъ, ни Е. С. Такайшвили не обратили вниманія на то, что во всёхъ случаяхъ сокращенія подъ титломъ титла опущены, и къ такимъ случаямъ надо отнести и имя Удозов, стоящее въ Р. падежъ съ Д. отношенія; следовательно, его полное чтеніе, безъ сокращенія подъ титломъ: Удовоовью Звіада; имя эристава, следовательно — Звіадъ, а не Звіа, какъ то вычитывали и Brosset и И. П. Ростомовъ и Е. С. Такайшвили<sup>4</sup>. Но главнымъ камнемъ преткновенія явилось прочтеніе, а въ связи сънимъ и переводъ фразы со словомъ balavar въ составъ, собственно прочтеніе и переводъ сокращенія подъ опущеннымъ титломъ 36, что И. П. Ростомовъ читаеть дав тами (переводить же совершенно произвольно «здёсь»), а Е. С. Такайшвили, судя по его переводу «тотъ», подобно Brosset-956, каковая форма исключается при аор. страд. залога фьофаь; если же признать глаголъ аористомъ дъйст. залога ІІ-й породы, формально можно это оправдать, но по существу получимъ то расхождение съ контекстомъ и ту неловкость изложения, которые чувствуются особенно въ грузинскомъ подлинникъ при принятіи перевода Е. С. Такайшвили в.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II Rapport, crp. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ахадиалакскій уёздъ въ археологическомъ отношеніи (СМ, XXV, 1898), стр. 84.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Матеріалы по археологін Кавказа. Вып. XII, Москва 1909, стр. 37.

<sup>4</sup> Такайшвили довольствуется разъясненіемъ, что Звіа и Звіадъ одно и то же лицо (также и Д. Бакрадзе, Кавказъ въ древнихъ памятникахъ христіанства, стр. 35), но этого мало. Если бы въ надписи мы имѣли названную форму отъ предполагаемаго \*\$\dagger\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si}\_\text{si

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Или Brosset, который еще сильные ударяеть на это невырно вычитываемое мыстоименіе (ц. с., стр. 168): «c'est lui qui a posé cette grande pierre».

Факть тоть, что аб есть сокращение делов, и вся фраза должна быть прочтена и переведена такъ: дел демерено делов место место предшествуеть въ надписи, изложение обстоятельствъ основания церкви, служитъ лишь хронологическимъ опредълениемъ момента — «съ Божьею помощью епископъ Іоаннъ положилъ основание этой церкви рукою гръщнаго Скопра при царъ Леонъ, да возвеличитъ его Богъ; въ хрониконъ 174 [— 780—954 по Р. Х.] въ мъсяцъ майскій въ день субботпій 1-й луны въ эриставство Звіада. Этотъ balavar тогда былъ положенъ. Христе, помоги рабу Твоему. Аминь».

Ваlavar, очевидно, не особая порода камня (Ч<sub>я</sub>: «бутовая плита») и не просто «большой камень (Вг.: «сеtte grande pierre»), а весьма существенная часть зданія, если его закладка упоминается наравні съ закладкой фундамента. Это если не завершеніе діла, то завершеніе какого либо важнаго момента въ процессъ строительства церкви, иміьющее значеніе для всего зданія. Такимъ моментомъ можеть считаться, какъ мит любезно подсказываеть К. К. Романовъ, «заканчиваніе двери» церковной. По місту нахожденія надписи на плить, архитравно утвержденной надъ двернымъ пролетомъ, въ словахъ «этотъ balavar» мы имітемъ безспорно указаніе именно на надверную часть. И все-таки вопросъ, что реально значить вообще и въ частности въ данной надписи самъ терминъ balavar. Такъ какъ это слово безспорно народнаго обихода, мы должны исходить при его толкованіи прежде всего изъ народныхъ матеріаловъ занимающей насъ месхійской области или сродной этнографической среды. Въ нашемъ распоряженіи прежде всего гурійское четверостишіе о построеніи Зарэмской церкви—

სამმა ძმამა ბალაძემა ზარზმას დადეა ბალაგერი: ვინც თორმეტი ჩამოიღებს, იგი არის ფალაგენდი.

E. С. Такайшвили ფალაგენდი palavend-1 снабдилъ вопросительнымъ знакомъ. Это, действительно, не литературная форма в. Прежде всего огласовка, какъ и въ риемующемъ съ нимъ демъздел balaver-1, проявляетъ вліяніе имеро-гурійской діал сктической перегласовки, притомъ въ данныхъ

<sup>1</sup> Ср. въ гомаретской надписи (Е. Такайшвили, Археол. экск., разыск. и зам. Вып. IV, стр. 83, ср. выше, стр. 292) — 2.3.6 дъд ъссъбо оказ стогода быль заложень этоть темпанъ».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Слово въ литературѣ у грузинъ появляется лишь свѣтской, по ея возникновеніи, слѣдовательно, съ поздняго средневѣковья, и оно и въ письменности звучитъ безъ h: фаlavan || фаlevan.

словать перегласовка можеть быть основана на языковой психологіи одного изъ трехъ этническихъ слоевъ, отложившихся въ имерахъ, какъ и въ гурійцахъ, поскольку они по языку огрузинившіеся народы шипящей группы — нынѣ лазы-чаны и мегрелы (по-свански — zan-ar, т. е. заны), которые въ свою очередь по языку являются претворенными или перерожденными въ народности шипящей группы племенами спирантной вътви, именно племенами прослъживаемой нынъ въ сванахъ группы спирантной вътви яфетическихъ языковъ. Слъдовательно, въ нашихъ словахъ мы имъемъ или пережитокъ сванской огласовки «е» при грузинскомъ «а» и при мегрело-чанскомъ «о», какъ полагалось бы, если бы располагали и третьею соотвётственной разновидностью, или пережитокъ второй эпохи, именно мегрело-лазскую огласовку «е» при грузинскомъ «а», или, наконецъ, по третьему закону звуковыхъ корреспонденцій — соотв'єтствіе «е» свистящей группы гласному «а» шипящей группы, и въ такомъ случав это будеть возобладаніемъ народно-основныхъ фонетическихъ нормъ этнологически позднъйшей въ краъ грузинской ръчи. Послъ того, какъ у насъ выяснилась въ яфетическихъ языкахъ возможность фонетической діалектизацін запмствованныхъ словъ, существа нашего подхода не касается то, что обсуждаемыя слова могуть быть и заимствованными словами; они, къ тому же, заимствованы, а фаlavend безспорно заимствовано изъ опредъленнаго источника: это — перс. يلوان фehlevān въ грузинской народной передач $\dot{\mathbf{b}}$  —  $\varphi$ alavand, съ утратой спиранта h, но съ усиленіемъ n въ nd  $^1$ , и мегрело-чанскимъ, и сванскимъ, какъ то наблюдаемъ въ нашей разновидности и по огласовкъ — palavend. Въ сванскомъ такое же осложнение звукомъ d наблюдаемъ и съ плавнымъ г именно въ интересующемъ насъ терминъ — balverd при той же переогласовкъ «а» въ «е» въ данномъ случаъ, понятно, по сванской нормъ 2. И огласовка «е» въ обоихъ примърахъ восходить, по всей видимости, къ сванской звуковой природъ, слъдовательно, при сванскомъ balwerd и г. balavar (и сванизованномъ въ отношеніи огласовки діалектическомъ грузинскомъ, именно гурійскомъ balaver) мы ожидали бы мегрело-лазскую разновидность balawor, что дъйствительно имъется

<sup>1</sup> Армянское Фамильное названіе Фаhlaum (<Фahlav-um), образованное отъ одной основы съ фаhlavān, у грузинъ появляется съ тѣмъ діалектическимъ осложненіемъ п < nd въ видѣ Фаhlaundi, что налицо въ грузинскомъ уже древне-литературномъ текстѣ — житіи Серапіона, строителя все той же Зарзмы, причемъ въ древней письменности спирантъ b, естественно, сохраняется.

 $<sup>^2</sup>$  Такая же утрата внутренняго «а» изъ  $\varphi$ alavan ( $< \varphi$ ahlavan) должна была бы дать  $\varphi$ alvan, resp. palvan или balvan.

на лицо, но не у мегреловъ или лазовъ, а у древнихъ армянъ. Въ то же время у армянъ же, уже современныхъ, діалектически прослеживается. судя по словарю Cahaka Аматуии въ айраратскомъ нарѣчіи — balavar 🛚 balawar и въ мушскомъ — balawor [balawar?] 1. Къ сожальнію, толкованіе С. Аматуни «последній рядъ [кладки] верха стены, по-русски карнизъв возбуждаеть сомньніе использованіемь термина «карнизь». Цитаты имъ приведены не изъ текстовъ на мушскомъ и айраратскомъ нарѣчіяхъ, а изъ литературно изложенной собственной статьи 2. Что касается др.-литературнаго balavor, наличнаго въ Исх. 12,7, 22, 23, то преждевременно спъщить съ его этимологіею по обыкновенію лишь по созвучію, какъ это ділаетъ Hübschmann<sup>3</sup>, когда не установлено реальное значение термина<sup>4</sup>. Литературные памятники, въ томъ видъ, какъ они дошли до насъ, не достаточно надежны въ области реалій. Установленіе значенія по иноязычными параллельнымъ чтеніямъ Библіи чрезвычайно опасно, поскольку ея армянскій тексть именно въ частяхъ съ терминами матеріальной культуры представляетъ мозанку, сложенную изъ элементовъ различнаго происхожденія, различной переводческой школы и по различнымъ иноязычнымъ подлинникамъ. Судя по Исх. 12,7, 22, 23, гдф наличныя грузинскія версін (M, O) дають въ своихъ чтеніяхъ одинаково zgrubl nopois, а не balavar, h. barawor есть передача משקוף, т. е. означаеть «перекладину двери», «верхпій порогъ». У свановъ balwerd означаеть и «порогъ» и «притолоку». Вообще въ сванскомъ языкѣ «порогъ», «притолока», «косякъ» выражается еще другимъ однимъ и тъмъ же словомъ, именно lakora на халдскомъ и мулахскомъ говорахъ сванскаго языка «притолока», «порогъ», на лашскомъ — «косякъ». Слово, по всей видимости имъетъ первоначальное реальное значеніе «завязки», «сведенія двухъ концовъ», «перекладины». Отсюда съ одной стороны, если върно толкование С. Аматуни в усвоенное имъ въ армянскихъ діалектахъ ар. balawar, мш. balawor значеніе карниза, какъ

<sup>1</sup> Հայոց բառ ու բան, 1912, s. v.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Հայոց երեր ԱզօԹից պահեր եւև, Арарать 1902, стр. [794,81] 795,4 и 16. Что слово налично въ живой араратской ръчи, это независимо подтверждаеть и вардап. Сіонъ Тэръ-Манвелянъ въ спискъ араратскихъ словь безъ перевода (Արարատեած բարբառի ժողովրդական բառերի ցածկ բառափենքիկ, Вагаршанать 1911, стр. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> AG, I, crp. 119,106.

<sup>4</sup> Особенно слъдовало бы быть осторожнымъ и индосвропенстамъ съ архитектурными терминами армянъ, хотя бы наличными и въ персидскомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> См. выше, стр. 297; по записи, сдёланной мною въ 1916 г., къ сожалёнію, безъ указанія, въ какой мёстности и съ чьихъ словъ, рестем balawar въ живой армянской рёчи означаетъ «уголъ кладки, вообще ту часть постройки, гдё кладка одной стёны сходится съ кладкой другой стёны».

обрамляющей или выступающей отдёлки, тёмъ болёе, что въ народной армянской рычи русское слово «karnız» используется для обозначенія всякаго рельефа, какъ то лично приходилось слышать въ армянской сред'ь рабочихъ крестьянъ. Съ другой стороны, въ связи съ первоначальнымъ значеніемъ засязки въ грузинскомъ языкѣ могло возникнуть пониманіе balavar и какъ основанія, фундамента, такъ какъ понятія «начало», «основапіе» въ семасіологін яфетических вязыковь, въ частности грузинскаго выражается корнемъ, означающимъ «завязывать» 1. Однако спеціально въ гурійскомъ говорь balavar могло получить значеніе «фундамента» въ иномъ пути семасическаго развитія слова благодаря особымъ условіямъ реалій деревяннаго зодчества гурійцевъ. Фундаментомъ гурійскаго дома òda з служать бревна, толстые длинные брусья, пролагаемые по деревяннымъ столбикамъ или устоямъ, вбитымъ въ землю, т. е. это на дѣлъ перекладины, возложенные на столбы. Balavar въ каменномъ зодчествъ, по всей видимости, означаетъ и большія плиты, покрывающіе архитравно продеты дверей, тоже своего рода перекладины и завязки. Въ ръчи о Зарэмской церкви, построенной изъ камня, подразумъвается такая именно плита, камснь-перекладина или архитравная плита, и въ гурійскомъ народномъ четверостишій, приведенномъ выше, соответственно о balaver говорится, какъ о громадномъ предмете и въ то же время предметѣ, который можно взять соерху и поставить нли положить онизг (да-mo-igeb-s). Очевидно, здъсь ръчи не можетъ быть не только о фундаменть, но и о притолокъ или косякъ или порогъ.

И всетаки вопросъ объ архитектурномъ терминѣ balavar вообще не разъясненъ. Окончательное его рѣшеніе мыслимо лишь тогда, когда, прежде всего, исчерпывающе будетъ зарегистрованъ весь этнографическій матеріалъ по этому balavar и сроднымъ не только по созвучію, но и по реальному значенію словамъ и явленіямъ. Не исчерпанъ въ этой части, по всей вѣроятности, и литературный матеріалъ. И въ то же время необходимо углубить разысканія по архитектурнымъ терминамъ народовъ Кавказа.

Н. Марръ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Пока см. Яфет, элементы въ языкахъ Арменіи, X (ПРАП, 1918), стр. 329, 336.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ гурійской рѣчи òda отличается отъ общаго понятія saql домъ также какъ отъ спеціальнаго фаэ́фа изба-плетенка; кромѣ того, гур. òda реально не имѣетъ ничего общаго съ арм. тур. odà.

#### Древности Гулекарской церкви.

Селеніе Гуле-каръ расположено на лѣвомъ берегу Ріона, въ Сенакскомъ уѣздѣ Кутансской губерніи, у самой границы Озургетскаго уѣзда, и входить въ Абашское приставство. Церковь этого селенія — въ честь св. Георгія, повидимому, не особенно старая, но построена изъ тесаныхъ камней на мѣстѣ древней церкви, съ общирнымъ дворомъ и вѣковыми липовыми и чинаровыми деревьями. Она безъ купола, покрыта дранью, въ планѣ четыреугольна, съ полукруглымъ алтарнымъ выступомъ съ востока. Длина церкви 22 аршина 2 вершка, ширина 16 аршинъ 2 вершка. Двери имѣются со всѣхъ сторонъ, кромѣ восточной. Оконъ восемь, по три съ востока и запада, по одному съ сѣвера и юга. Окна узкія, небольшія. Общій видъ церкви воспроизводится нами на табл. ІІ.

1. Серебряный образъ-складень св. Георгія, въ 19,5 × 15 сантиметра, весьма грубой работы. Украшень драгоцінными камнями. На створкахъ съ наружной стороны въ медальонахъ представлены попарно святые: Маркъ и Өеодоръ съ надписями заглавнымъ церковнымъ письмомъ: Ръ Бъбът— «святой Маркъ», Ръ СП— «святой Өеодоръ» (табл. III). На среднемъ тяблі внутри представленъ святой Георгій, стоя, съ копьемъ въ рукі, крайне уродливаго рисунка; техническое исполненіе плохое (табл. IV).

Надпись имени некрасивыми буквами заглавнаго церковнаго письма: РЭ Т—«св. Георгій». Ниже: ТТБЪЪЪ (въроятно გელეგლისა = გულეგლისა ). На обороть образа на серебряномъ листь надпись заглавными буквами церковнаго письма, но очень некрасивыми и еле разбираемыми. Буква В всегда писана наобороть, нъкоторыя строки еле замътны (табл. V). Нечего и говорить, что чтеніе нъкоторыхъ словъ этой надписи гадательное, что и отмъчено вопросительнымъ знакомъ. Надпись я читаю такъ:

Христіанскій Востовъ.

«შენ მხნეო 1 მხედარო წმინდაო გიორგი, გიორგი გულევლისაო, მეობ და მფარგელ ექმენ მონასა შენსა მსახურთ უხუცეს(ს)ა ლ(ა)შირსსალარს (?) და თანა მეცხედრეს მისა დადიანის ასულს მარეხს და ძეთა მისთა. ლიპარ(ს), ხატარს(?), ლომმს, გიორგის, ოქრომჭედელსა... Далѣе одно слово совсѣмъ стерто.

«О ты, мужественный святой Георгій — Георгій Гулевлисскій, будь утішителемъ и защитникомъ рабу твоему мсахурт-ухуцесу Лаширсалару (?) и супругі его, дочери Дадіана, Марехі, и сыновьямъ его: Липару, Хатару (?), Ломму, Георгію (и) золотыхъ діль мастеру»... (здісь одно слово совсімъ стерто).

Лица, упомянутыя въ этой надписи, изъ другихъ источниковъ неизвъстны.

2. Храмовая икона св. Георгія описываемой перкви, считающаяся чудотворною (табл. VI), чеканная, серебряная позолоченная, имѣетъ въ вышину 95, въ ширину 68 сантиметровъ. Ее недавно возобновили и тѣмъ изрядно испортили; кайма совершенно новая; на задней части лошади видна грубая нашивка, то же самое въ передней части; нетронутыми остаются голова и корпусъ св. Георгія, голова и средняя часть коня; драконъ подъногами лошади подправленъ. Нимбъ св. Георгія украшенъ драгопѣнными камнями. Поле иконы украшено разводами. Надпись имени святого краснвыми буквами церковнаго заглавнаго письма: РЪ ДЪ— «св. Георгій».

Другая надпись, налѣво отъ корпуса святого, не такъ красива, немного попорчена и съ трудомъ поддается разбору <sup>2</sup> (табл. VII).

<sup>1</sup> Раньше и читалъ 3,∞№, но даю предпочтение Жде.

<sup>2 [</sup>И въ этой, и въ следующей надписи начертаніс креста, въ данномъ случае и не похожаго на букву, воспринимается какъ 🕂 ј, т. е. пачальная буква имени Христа (ј' கூடு) Х гристе!). Едва ли это правильно. Во всякомъ случае мы котели бы обратить вниманіс на необходимость безспорнаго установленія этой палеографической детали. Ред.].

ქ. წმინდაო
გიორგი ბულევლისაო, შეიწეალე ეოველთა ცოდვილთ
უფროს ცოდვილი გიგერასიმე¹ ფერიძე. მოქყის დეკანოზი. ოქრომწედელ(ნ)ი
იყვნენ ამისნი, შემაურნი ნაგეწ გამგარია
და თოფანია

«Святой Георгій Гулевлисскій, помилуй изъ всёхъ грёшниковъ наигрёшнёйшаго Гигерасима в Перидзе, моквскаго деканоза. Золотыхъ дёлъ мастерами (и) украсителями сего были: Нагецъ Гамхарія и Топанія Зебеде» в.

Группу одаб забо я читаю какъ одабаб заобо. Въ словъ შემაურნо пятая буква съ конца не ясна въ надписи. Если даже правильно я читаю შემაურნо,

<sup>1</sup> Въ своей статъв на грузинскомъ языкв я ошибочно напечаталь такъ: додживеля

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> [Намъ бы казалось лучше держаться дёленія именъ въ самомъ подлинникѣ (що фотографіи): Δοι Διζωλ, αΓεορεί π<sup>1</sup> Γерасим а<sup>1</sup>». Ред.].

<sup>3 [</sup>Имя Зеведея (Zebede) въ мегрельской бытовой средѣ намъ представляется сомнительнымъ по существу, не говоря о томъ, что въ соотвътственномъ словъ мы вычитываемъ лишь эмелет. Чтеніс Е. С. Такайшвили не считается, какъ будто съ тъм, что въ этой иниціальной надписи, какъ видно по фотографіи, буква 🔾 («, русск. о) пишется 🔾, что обыкновенно есть начертаніе для звука «у» (д). Сл'Едовательно, 7,2-4.4. можно прочитать какъ два слова کیا، ہدر: правда, при такомъ чтеніи (даже понявъ هده два или двое какъ предикать къ мастерамъ: «золотыхъ дель мастерами (букв. златокователями) были двое» («Сь»), какъ на самомъ дълъ и есть, остается странное слово 1,2, но въдь и 1,2,7,65., какъ читаетъ Такайшвили, не менъе странное слово; еще болье затрудняемся принять чтеніе его въ видъ 3,3აერგელა, терминъ самъ по себъ сомнительный въ нашемъ текстъ, ибо онъ значитъ собственно «бальзамирующіе». Между тімь, по фотографіи первая часть какъ будто читается 13, что можеть быть сокращениеть 🔭 🕍 деоросий слуга; послёдняя Фраза съ такинъ чтениемъ гласила бы: «златокователями были сего (образа св. Георгія) дворовые люди двоє — Нагейъ Гамларіа и Топаніа Ахвледи». Такія народно редактированныя містныя надписи иноязычной области, какъ настоящая, представляющія рядомъ съ культурно-историческимъ большое этиическо-культурное значеніе, лучше въ сомнительныхъ частяхъ оставлять безъ персвода, пока большая этнографическая освёдомленность по краю не дасть ключа къ разрёшенію нашихъ недоумъній, такъ еще въ отношеніи, напр., имени Naget. Ped.].

оно должно равняться പുറിപുത്തു — украсители. Группа გამკრია можеть означать и გამაკარია.

Въ старинныхъ своихъ частяхъ образъ лучшей поры грузинскаго искусства, не позднѣе XIV вѣка.

Мы не знаемъ, когда жилъ моквскій деканозъ Гигерасимъ Перидзе, намъ неизв'єстный изъ другихъ источниковъ. Имена и фамиліи золотыхъ д'ялъ мастеровъ — мингрельскія.

- 3. Образъ-складень св. Георгія и Димитрія серебряный, позолоченный, въ 30,5 × 26 сант., грубой работы, украшенъ драгоцінными камнями. На створкахъ лицевой стороны (табл. VIII) св. Георгій и св. Димитрій стоя, одинъ съ мечомъ, другой съ копьемъ. Внутри на среднемъ тяблі (табл. ІХ) представленъ св. Георгій верхомъ на коні, подъ ногами котораго поверженъ человтько въ войнскихъ доспіхахъ. На новой работы обрамленій разводы и четыре святыхъ война. На створкахъ съ внутренней стороны опять св. Георгій и св. Димитрій. Весь образъ крайне грубой работы неуміло обновленъ, что особенно замітно на среднемъ тяблі внутри складня. Образъ, повидимому, начала ХІХ віка.
- 4. Въ Гулекарской церкви хранится сабля, порядкомъ покрытая ржавчиною, безъ ноженъ, но съ красивою рукояткою. Она извъстна подъ названіемъ сабли Мурвана Глухого. Разсказывають, что когда этотъ арабскій полководецъ завоевалъ Грузію, онъ прибылъ и въ Гулекаръ и вошелъ въ церковь, чтобы посмотръть на чудотворный образъ святого Георгія. Не въря въ чудо, онъ сталъ насмъхаться надъ образомъ; тогда настала тьма, двери церкви закрылись, и никакими усиліями предводитель арабовъ не могъ выбраться изъ нея. Испуганный этимъ обстоятельствомъ, Мурванъ смирился, призналъ икону чудотворною и объщалъ оставить въ церкви свою саблю, которою дорожилъ больше всего на свътъ, если святой Георгій его выпуститъ изъ церкви. Мракъ смънился свътомъ, двери растворились, и Мурванъ былъ освобожденъ. Сабля осталась у святого Георгія, получившаго названіе Гулевел-и (გულეველი), т. е. გულივანი gulovan-1, что значитъ «храбрый», «съ несокрушимымъ сердцемъ».

Сабля имѣетъ въ длину 115 сантим.; рукоятка ея изъ слоновой кости съ двумя желѣзными полосками, украшенными золотой насѣчкой. Желѣзные выступы у основанія рукоятки кончаются змѣевидными головками. На одной желѣзной полоскъ — изображеніе солнца золотомъ.

Указанная сабля не можеть быть отнесена къ эпох арабскаго завоеванія Грузін; она скор весго персидская или сельджукская.

#### Христосъ-плотникъ.

Κοгда Христось, по завершеніи служенія своего въ Галилеї, пришель въ свой родной городъ Назареть и выступиль тамъ въ синагогії съ проповідью, многіе изъ присутствовавшихъ іудеевъ въ изумленіи задавали вопросы: откуда эта премудрость? какъ можеть онъ творить такіе чудеса? «Не плотникъ ли онъ, сынъ Маріи, брать Іакова, Іосіи, Іуды и Симона? Не здісь ли, между нами, его сестры? И соблазнялись о немъ». Ούχ οὐτός έστιν ὁ τέκτων, ὁ υίὸς τῆς Μαρίας καὶ ἀδελφὸς Ἰακώβου καὶ Ἰωσῆτος καὶ Ἰούδα καὶ Σίμωνος; καὶ οὐχ εἰσὶν αὶ ἀδελφαὶ αὐτοῦ ώδε πρὸς ἡμᾶς; καὶ ἐσκανδαλίζοντο ἐν αὐτῷ. — Μκ. 6, 3.

Βъ соотвётствующемъ разсказ у Ме. 13,54-57 не говорится, что самъ Христосъ былъ плотникомъ, но только, что отецъ его, Іосифъ, былъ плотникомъ и онъ сынъ? Не его ли мать называется Марія, и братья его Іаковъ и Іосифъ и Симонъ и Іуда? И сестры его не вс и между нами? Откуда же у него все это? И соблазнились о немъ». Обу обтос вото о техточос обс; обу ѝ ритра автой λέγεται Μαριά μαι об άδελφοι αвтой Υίακωβος και Υιωσήφ και Σίρων και Υιούδας, και αι άδελφαι αυτοй ούχι πάσαι πρός ἡράς είσιν; πόθεν οδν τούτφ ταύτα πάντα; και εσκανδαλίζοντο εν αυτῷ 3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ нѣкоторыхъ рукописяхъ начало приведенной цитаты изъ Мк. читается такъ: οὐχ οὖτός ἐστιν ὁ τοῦ τέχτονος υἰὸς καὶ τέχτων и пр. Это чтеніе, отнесенное Westcott-Hort'юмъ къ числу тѣхъ, которые они назвали «западными» (Western), отвергается при установленіи текста второго евангелія.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Кто кого «перерабатываеть»? Матоей Марка, или Маркт. Матоея? По По1тл мапп'у, Hand-Commentar zum Neuen Testament, Tübingen u. Lpzg. 1901, I. 1, 136, Матоей — Марка, по Usener'y, Geburt und Kindheit Christi. Vorträge u. Aufsätze, Lpzg. u. Berl. 1907, 171, Маркъ—Матеел. Если во что бы то ни стало стремиться искать «переработку», то хронологическій пріоритеть Марка говориль бы противь Узенера. Но вопрось о взаимоотнопиеніяхь синоптиковь на основаніи однихь формальных в соображеній и доводовь врядь ли можеть и должень быть рыпаемь и, во всякомь случав, не должень быть рыпаемь для всяхь случаевь совпаденія и различія вь передачів преданія, которымь пользовались синоптики, одинаково. По отношенію къ занимающимь нась містамь второго и перваго евангелій можно представить и такое объясненіе: Маркъ не называеть Христа сыномь плотника Іоснфа (а, можеть быть, и называеть, если слідовать «западному» чтенію) потому, что у него вообще объ отців Христа нівть річи (Swete, Marcus, Lpzg. 1898, — цитирую по Holtz-

Въ евангелін отъ Луки (4, 22) іуден ограничиваются вопросомъ: «Не Ірсифовъ ли это сынъ»? Οὐχὶ υίός ἐστιν Ἰωσἡφ οὐτος; О занятіяхъ плотничествомъ ни самого Христа, ни отца его рѣчи нѣтъ  $^1$ .

Въ евангеліи отъ Іоанна (І, 45) сомнѣніе въ томъ, что Христосъ— обѣщанный Мессія, вложено въ уста Наванаила изъ Вивсаиды; брать его, Филиппъ, говорить ему: «Мы нашли того, о комъ писали Моисей въ законѣ и пророки, Іисуса, сына Іосифова, изъ Назарета». "Ον ἔγραφεν Μωϋσῆς ἐν τῷ νόμῳ καὶ οἱ προφῆται εὐρήκαμεν, Ἰησοῦν υἰὸν τοῦ Ἰωσὴφ τὸν ἀπὸ Ναζαρέτ. У Іоанна центръ тяжести лежить въ томъ, что Христосъ происходитъ изъ Назарета, ибо Наванаилъ отвѣчаетъ Филиппу словами: Изъ Назарета можеть ли что добро быти.

Да и вообще, если принять въ соображение специфическия особенности четвертаго евангелія, умолчаніе о соціальномъ положеніи Христа могло бы, если бы это понадобилось, найти себѣ надлежащее объясненіе. Но чѣмъ объяснить то, что третій изъ синоптиковъ, любящій обо всемъ повѣствовать подробно и обстоятельно, не говоритъ о плотническихъ занятіяхъ ни Христа, ни его отца? На этотъ вопросъ попытаемся дать отвѣтъ ниже, а теперь займемся скучною, но необходимою филологическою работою: въ какомъ значеніи у Марка и Матоея надо понимать слово тє́хтων? Должно ли переводить его обязательно словомъ «плотникъ», какъ оно переводилось и персводится на всѣ европейскіе живые языки? 2.

Тέχτων — исконное греческое слово 3. Основное его значение соотвътствуетъ нашему «мастеръ», безотносительно къ тому матеріалу, въ кото-

тоть же: приводимое, съ незначительными отклоненіями, изреченіе Христа: οὐχ ἔστιν προφήτης απίμος и пр.

<sup>1</sup> Источниковъ и для Луки послужило, конечно, передаваемое имъ ниже (4, 24) изреченіе Інсуса: οὐδεὶς προφήτης δεκτός ἐστιν ἐν τῆ πατρίδι αὐτοῦ. Комментаторы (см. Holtzmann) усматривають въ вопросѣ іудеевъ «не Іосифовъ ли вто сынъ» презрительное обозначеніе низкаго сословія вообще и ссылаются на І Царствъ 10, 11 («что это сталось съ сыномъ Кисовымъ? Неужели и Саулъ во пророкахъ?»). 20, 30 («развѣ я [Саулъ] не знаю, что ты [Іоваювнъ] подружился съ сыномъ Іесеевымъ на срамъ себѣ и на срамъ матери твосй?»). И тутъ лукавое мудрствованіе комментаторовъ! И откуда можно заключать, что сстественный въ устахъ іудеевъ вопросъ долженъ содержать въ себѣ непремѣню оттѣнокъ презрѣнія?

<sup>2</sup> Латинскій переводъ Библіи передаеть тє́хтом чрезъ faber, славянскій переводъ оставияеть тє́хтом безъ перевода («Не сей ли есть текто́нъ».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Prellwi'tz, Etym. Wörterbuch d. griech. Sprache<sup>2</sup>, Göttingen 1905, 454, возводить тéхтом къ корню tekso, fertigen, künstlich wirken, zimmern.

ромъ онъ работаеть, но при этомъ не всякій мастерь, а мастерь искусный, «мастерь своего дёла» — сказали бы мы. Такъ понимали тёхтων уже древніе лексикографы (ср. Незусь. тёхтων πᾶς τεχνίτης. Suid. хοινός τεχνίτης, δ λαοξόος καὶ ὁ τῶν ξύλων εἰδήμων). Въ частности τέχτων можеть обозначать и плотника, и кораблестроителя, и строителя вообще, и рёзчика, и ковача и т. д. Въ переносномъ значеніи даже поаты называются тёхточеς σοφοί ἐπέων, τέχτονες ύμνων, даже Асклепій называется у Пиндара τέχτων νωδυνιᾶν ἄμερος. Въ одномъ мість Одиссен (р 384) наряду съ тέχτων δούρων сопоставляются μάντις, ἰητήρ καχῶν, δέσπις ἀοιδός — и всі они причисляются къ разряду такъ называемыхъ δημιουργοί. Спрашивается: въ виду такого широкаго значенія слова тέχτων въ приложеніи ко всякаго рода мастерству, есть ли основаніе передавать его въ указанныхъ евангельскихъ текстахъ непремённо словомъ «плотникъ»?

Въ новозавѣтныхъ книгахъ тѣхтων встрѣчается всего только дважды, въ приведенныхъ выше мѣстахъ евангелій отъ Марка и Матоея. Въ ветхозавѣтныхъ книгахъ, въ переводѣ Семидесяти, словомъ тѣхтων пользуются неоднократно, и притомъ или самостоятельно, или съ присоединеніемъ родительнаго опредѣлительнаго. Разсмотримъ сначала послѣдніе случаи употребленія тѣхтων:

I Царствъ 13,19: και τέκτων σιδήρου ούχ ευρίσκετο εν πάση γη Ίσραήλ; τέκτων σιδήρου зд'Есь значить кузнець.

Η Царствъ 5,11: καὶ ἀπέστειλεν Χειράμ βασιλεύς Τύρου... τέκτονας ξύλων καὶ τέκτονας λίθων — плотниковъ и каменыциковъ.

III Царствъ 7,12 (14): ὁ πατηρ αὐτοῦ ἀνηρ Τύριος, τέκτων χαλκοῦ — мідникъ.

IV Царствъ 12,11 (12): καὶ ἐξέδοσαν τοῖς τέκτοσιν τῶν ξύλων — πλοτникамъ.

I Паралип. 14,1: και ἀπέστειλεν Χειράμ... οἰκοδόμους και τέκτονας ξύλων — плотниковъ.

Ι Παραμιπ. 22,15: τεχνῖται καὶ οἰκοδόμοι λίθων καὶ τέκτονες ξύλων — мастера, каменотесы, плотники  $^1$ .

Переходимъ къ тъмъ мъстамъ, гдъ техто употреблено безъ опредъленія.

IV Царствь 22, 6: первосвященникъ Хелкія, по приказанію царя Іосіи, отдаетъ серебро, пожертвованное въ храмъ, производителямъ работъ въ храмъ (τοῖς ποιοῦσιν τὰ ἔργα ἐν οἴκφ Κυρίου), τοῖς τέκτοσιν καὶ τοῖς οἰκοδόμοις καὶ τοῖς τειχισταῖς, на покупку дерева и тесанаго камня. Въ русскомъ переводѣ Библін

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ср. Исх. 31, 5: τὰ ἔργα τὰ τεκτονικὰ τῶν ξύλων. Иносказательно въ Притч. 14, 92: οὐκ ἐπίστανται ἔλεον καὶ πίστιν τέκτονες κακῶν, ἐλεημόσυναι δὲ καὶ πίστεις παρὰ τέκτοσιν ἀγαθοῖς.

греческіе термины переданы такъ: «плотникамъ и каменьщикамъ и дѣлателямъ стѣнъ». Сомнѣваюсь въ правильности этого перевода: прежде всего врядъ ли оіхобфот въ данномъ мѣстѣ значить «каменьщики»; скорѣе здѣсь имѣются въ виду «строители» въ общемъ смыслѣ¹. Въ такомъ случаѣ и подъ те́хтоvес нѣтъ нужды понимать «плотниковъ», а лучше переводить это слово чрезъ «мастера», «рабочіе». Переводъ навѣянъ, очевидно, послѣдующими словами: τοῦ хτησασθαι ξύλα καὶ λίθους λατομητοὺς τοῦ хραταιῶσαι τὸ βέδεх τοῦ οίχου. На самомъ дѣлѣ, если прочитать внимательно всю фразу (καὶ ἰδωκεν αὐτὸ τοῖς ποιοῦσιν τὰ ἔργα τοῖς ἐν οἰχφ Κυρίου, τοῦ κατισχῦσαι τὸ βέδεх τοῦ οίχου, τοῖς τέχτοσιν καὶ τοῖς οἰχοδόμοις καὶ τοῖς τειχισταῖς, καὶ τοῦ κτήσασθαι ξύλα и пр.), το ясно станеть, что Хелкія отдаль деньги 1) пронзводителямъ работъ, а именно: мастерамъ (рабочимъ), строителямъ (наблюдателямъ за производствомъ работъ, по нашему: десятникамъ) въ храмѣ и «дѣлателямъ стѣнъ» и 2) на покупку лѣса и камня.

IV Царствъ 24, 14: Навуходоносоръ ἀπώχισεν τὴν Ἱερουσαλὴμ καὶ πάντας τοὺς ἄρχοντας καὶ τοὺς δυνατοὺς ἰσχύι... καὶ πᾶν τέχτονα καὶ τὸν συνκλείοντα. Русскій переводъ «всѣхъ плотниковъ» невѣренъ; очевидно, имѣется
въ виду, судя по контексту, «всѣхъ мастеровъ». То же IV Царствъ 24, 16,
гдѣ русскій переводъ τὸν τέχτονα передаеть уже словомъ «художниковъ».

I Паралип. 4, 14: Καὶ Σαραιὰ ἐγέννησεν τὸν Ἰωβὰβ πατέρα ἀγεαδδαείρ, ὅτι τέχτονες ἦσαν. Чτοбы уяснить значеніе τέχτονες въ данномъ мѣсть, инте-

<sup>1</sup> Значеніе слова оіхобороє въ ветхозав'ятных в книгахъ не всегда возможно установить съ точностью. Оно встръчается: 1) въ приведенномъ выше мъсть IV Царствъ 12, 11 (12)-13 (14) ΒΕ ΤΑΚΟΜΈ COURTAHIH: καὶ ἐξέδοσαν τοῖς τέκτοσιν τῶν ξύλων καὶ τοῖς οἰκοδόμοις τοῖς ποιούσιν ἐν οἴχφ Κυρίου χαὶ τοῖς τειχισταῖς χαὶ τοῖς λατόμοις τῶν λίθων, τοῦ χτήσασθαι ξύλα χαὶ λίθους λατομητούς τοῦ χατασχεῖν τὸ βέδεχ οἴχου Κυρίου; 3χέις Βτο русскомъ переводь сказано правильнѣе: издерживали (серебро) на плотниковъ и строителей, работавшихъ въ домѣ Господнемъ, и на дълателей стънъ и на каменотесовъ, также на покупку деревъ и тесаныхъ камней, для починки поврежденій въ дом'в Господнемъ. 2) И Паралип. 34, 11, см. ниже. 3) I Паралип. 29, 6: принесли пожертвованія на храмъ архочтьс πατριών και οι αρχοντьς τών υίων Ίσραὴλ και οι χιλίαρχοι και οι έκατόνταρχοι και οι προστάται των έργων και οι οικοδόμοι τοῦ βασιλέως; такъ какъ чтеніе даннаго м'вста не установлено прочно (рукопись А выбсто оїхобо́ної даеть оїхочо́ної; этого чтенія придерживается и русскій переводъ: «начальники надъ имъніями царя»), то его можно было бы и не касаться; но всякомъ случав, нъ данномъ мъстъ, какъ видно изъ контекста, подъ одхоборот слъдовало бы разумъть не простыхъ мастеровъ или рабочихъ, а нъчто въ родъ нашихъ архитекторовъ. 4) І Ездры 5, 58: кай оіхобоμησαν οι οικοδόμοι τον ναόν του Κυρίου; очевидно, здёсь οικοδόμοι-строители. 5) То же значеμίε 6, 4: καὶ τίνες εἰσὶν οἱ οἰκοδόμοι οἱ ταῦτα τελοῦντες. 6) Ucaim 58, 12: καὶ κληθήση οἰκοδόμος φραγμῶν — строитель. 7) Ιεσεκ. 40, 8: καὶ ἐν τῆ χειρὶ αὐτοῦ ἦν σπαρτίον, σπαρτίον οἰκοδόμων строителей. Въ Новомъ Завъть отхоборос встръчается лишь однажды въ Дъяніяхъ Апост-4, 11: ό λίθος ό έξουθενηθείς ύφ' ύμῶν τῶν οἰκοδόμων — перноразъ Псал. 117, 22, гдв стоить, однако, причастная форма: оі оіхоборойчтес. И въ томъ и въ другомъ случай имбются въ виду «строители».

ресна справка, наведенная Н. Я. Марромъ въ еврейскомъ оригиналѣ, мнѣ недоступномъ (русскій переводъ: родоначальника долины плотниковъ, потому, что они были плотники) 1.

II Паралии. 24, 12: производители работь έμισθούντο λατόμους καὶ τέκτονας ἐπισκευάσαι τὸν οἰκον Κυρίου, καὶ χαλκεῖς σιδήρου καὶ χαλκοῦ ἐπισκευάσαι τὸν οἰκον Κυρίου; исходя изъ контекста возможно, коти и не обязательно, понимать здѣсь подъ τέκτονας «плотниковъ», какъ дано и въ русскомъ переводѣ; не исключена, одпако, возможность усматривать въ данномъ случаѣ въ τέκτονας вообще «мастеровъ», особенно если слѣдовать, при установленіи текста, codex Alexandrinus, въ которомъ слова καὶ χαλκεῖς... οἶκον Κυρίου опущены  $^2$ .

II Паралип. 34, 11: производители работь έδωκαν (деньги) τοίς τέκτοσι καὶ τοίς οἰκοδόμοις, καὶ ἀγοράσαι λίθους τετραπέδους καὶ ξύλα εἰς δοκοὺς στεγάσαι τοὺς οἴκους; чтὸ разумѣть здѣсь подъ τέκτονες, спеціально ли «плогниковъ», или вообще «мастеровъ» 8?

1 Ездры 5,58 (54). Рѣчь идеть о подготовительныхъ работахъ по возстановленію храма, когда даны были деньги τοῖς λατόμοις καὶ τέκτοσι καὶ ποτὰ καὶ βρωτὰ καὶ χάρα τοῖς Σειδωνίοις καὶ Τυρίοις εἰς τὸ παράγειν αὐ-

<sup>1 «</sup>Плотники» представляеть уточненіе, не вполнѣ соотвѣтствующее чтенію подлинника, гдѣ стоитъ терминъ работ», «мастеръ», вообще «работникъ» обыкновенно съ прибавленіемъ названія матеріала—дерева, камня или металла, предмета спеціальности работника, когда имѣется въ виду точно опредѣлить видъ мастерства. Въ наличномъ текстѣ сирійскаго перевода, какъ и въ вульгатной армянской версіи стоятъ слова , , , , которыя обычно дѣйствительно понимаются въ значеніи «плотникъ», но въ древнѣйшей армянской версіи, восходящей къ сирійскому тексту, чтеніе—«какъ они были въ видъніи». Объясняется это странное чтеніе тѣмъ, что первоначально въ сирійскомъ переводѣ былъ удержанъ упомянутый еврейскій терминъ, по составу коренныхъ тождественный съ сирійскимъ (хътъ) «искусство маговъ», понятое не только, какъ «магія», но и какъ «кудесничество», «прорвцаніе», «видѣніе». Н. Марръ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Въ еврейскомъ оригиналѣ названный выше терминъ; тотъ же терминъ во второй половинѣ стиха въ соотвѣтствіе греческому хахасс, гдѣ древнѣйшій армянскій переводъ передаеть его словомъ ţartarapet «мастеръ», «художникъ», «тьхучтус», «artifex» (въ позднѣйпемъ употребленіи обыкновенно «архитекторъ»), и въ томъ же мѣстѣ сирійская версія переводить словомъ «дѣлатель», «производитель», «творецъ»; въ первой же половинѣ наличный текстъ сирійской версіи, какъ и вульгатная армянская версія, воспроизводя греческій подлинникъ въ позднѣйшемъ пониманіи, тєхтюм передаютъ упомянутыми выше словами, обычно означающими «плотникъ», и такой переводъ внесенъ и въ наличный текстъ древнѣйшей армянской версіи изъ армянской вульгаты, гдѣ, кстати, какъ и въ софех Alexandrinus, нѣтъ вовсе второй части стиха, проникшей однако въ еврейскій текстъ LXX. Н. М.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ еврейскомъ оригиналѣ все тотъ же терминъ, но въ наличныхъ текстахъ сирійской и объихъ армянскихъ версій въ соотвѣтствіе ему имѣются слова со значеніемъ обычно «плотникъ», присущія позднѣйшимъ варіантамъ, когда имѣются параллельныя чтенія для одного и того же мѣста и насколько прослѣживается пониманіе интересующаго насъ термина по сирійскимъ и армянскимъ его переводамъ въ различныхъ мѣстахъ. И. М.

τους έχ του Λιβάνου ξύλα χέδρινα, διαφέρειν σχεδίας εἰς τὸν Ἰόππης λιμένα; н здѣсь окончательно высказаться въ сторону того или иного пониманія тέхτονες не рискую, хотя контексть говорить, пожалуй, скорѣе въ пользу пониманія подъ ними «плотниковь». Ср. то же ІІ Ездры 3, 7.

Осін 8,6: хаї айто (идола) тє́хтων є̀ποίησεν, хаї ой θεός є̀στιν; русскій переводъ правильно: «художникъ сдѣлалъ его, и потому опъ — не богъ». Ср. то же Осін 13,2.

Захар. 1, 20: καὶ ἔδειξέν μοι Κύριος τέσσαρας τέκτονας. Καὶ εἶπα Τί οὐτοι ἔρχονται ποιῆσαι; καὶ εἶπεν... ἐξὴλθοσαν οὐτοι τοῦ ὀξύναι αὐτὰ (τὰ κέρατα) εἰς χεῖρας αὐτῶν τὰ τέσσαρα κέρατα, τὰ ἔθνη τὰ ἐπαιρόμενα κέρας ἐπὶ τὴν γῆν Κυρίου τοῦ διασκορπίσαι αὐτήν; русскій переводъ «показаль мнѣ Господь четырехъ рабочихъ» сдва ли правиленъ; скорѣе здѣсь τέκτονες употреблено метафорически, и, во всякомъ случаѣ, не въ смыслѣ «плотники».

Исаін 40, 19-20: μὴ εἰκόνα ἐποίησεν τέκτων...ξύλον γὰρ ἄσηπτον ἐκλέγεται τέκτων; здЪсь, конечно, τέκτων — художникъ.

Исаін 41,5-7: είδοσαν έθνη καὶ ἐφοβήθησαν, τὰ ἄκρα τῆς γῆς ἤγγισαν καὶ ἦλθον ἄμα, κρίνων ἕκαστος τῷ πλησίον βοηθῆσαι καὶ τῷ ἀδελφῷ, καὶ ἐρεῖ Ισχυσεν ἀνὴρ τέκτων, καὶ χαλκεὺς τύπτων σφύρη, ἄμα ἐλαύνων. Русскій переводъ словъ ἀνὴρ τέκτων не передаетъ; славянскій переводъ— «древодълатель»; скорѣе понимать нужно въ общемъ значеніи «мастеръ».

Исаін 44, 12-13: ἄξυνεν τέχτων σίδηρον... ἐκλεξάμενος τέχτων ξύλον ἔστησεν αὐτὸ ἐν μέτρφ καὶ ἐν κόλλη ἐρύθμισεν αὐτὸ, καὶ ἐποίησεν αὐτὸ ὡς μορφὴν ἀνδρὸς καὶ ὡς ὡραιότητα ἀνθρώπου, στῆσαι αὐτὸ ἐν οἴκφ... ἔκοψεν ξύλον ἐχ τοῦ δρυμοῦ... ἴνα ἡ ἀνθρώποις εἰς καῦσιν. Въ первомъ случаѣ здѣсь τέχτων, несомпѣнно, значить «кузнецъ»; во второмъ случаѣ подъ τέχτων можно разумѣть и плотника и мастера вообще и даже художника.

Іерем. 10, 3: τὰ νόμιμα τῶν ἐθνῶν μάταια ξύλον ἐστὶν ἐχ τοῦ δρυμοῦ ἐχχεχομμένον ἔργον τέχτονος χαὶ χώνευμα; здѣсь контексть показывлеть, что τέχτων значить «плотникъ».

Посланіе Іерем. 7: γλώσσα γὰρ αὐτῶν ἐστίν κατεξυσμένη ὑπὸ τέκτονος; русскій переводъ правильно: «языкъ ихъ выстроганъ художникомъ». 45: идолы у калдеевъ ὑπὸ τεκτόνων καὶ χρυσοχόων κατεσκευασμένα εἰσίν οὐδὲν ἄλλο μὴ γένηται ἡ ὅ βούλονται οἱ τεχνῖται αὐτὰ γενέσθαι; подъ τέκτονες здѣсь разумѣются, надо полагать, скульпторы, работающіе въ кампѣ (имъ прогивополагаются χρυσοχόοι — литейщики); τεχνῖται художники вообще ¹.

<sup>1</sup> Прем. Солом. 13, 11-15 ύλοτόμος τέχτων въ русскомъ переводѣ хороню передано «древодѣлъ», т. е. всякій мастеръ, искусно работающій въ деревѣ. Прем. Спрах. 38, 27 (28) πᾶς τέχτων значить, конечно, не плотникъ, а рѣзчикъ.

Сопоставленіе тёхъ мёсть Ветхаго Завёта, гдё встрёчается тёхтом, уб'єждаеть нась въ томъ, что, 1) когда хотёли передать этимъ словомъ опредёленно понятіе «плотникъ», къ нему прибавляли том ξύλων, 2) тёхтом безъ опредёленія и въ перевод'є LXX им'єло такое же широкое значеніе въ отношеніи обозначенія всякаго мастера, какое ему свойственно было въ греческомъ язык'є вообще. Все это вм'єст'є взятое не даеть намъ основанія понимать подъ тёхтом евангельскихъ текстовъ непрем'єнно и исключительно «плотника».

И, темъ не мене, освященная веками традиція представляла и представляеть самого Христа (и, во всякомъ случать, его отца Іосифа) плотникомъ. Откуда эта традиція ведеть свое происхожденіе, объ этомъ речь будеть ниже; пока же достаточно отметить, что, насколько оказывается возможнымъ проследить, первое упоминаніе о томъ, что Христосъ занимался плотническимъ ремесломъ, восходить къ средине II века 1.

Іустинъ мученикъ въ своемъ «Діалогѣ съ Трифономъ іудеемъ» (Migne, P. G. VI, 685) пишетъ: Духъ Святой сошелъ на Іисуса, «когда онъ пришелъ къ Іордану, онъ, который считался сыномъ Іосифа плотника, являлъ себя, какъ провозглашало Писаніе, невзрачнымъ, считался плотникомъ (ибо, пребывая среди людей, онъ исполнялъ плотническія работы, плуги и ярма, показывая тѣмъ самымъ примѣры справедливости и дѣятельной жизни)». Кай ѐλθόντος τοῦ Ἰησοῦ ἐπὶ τὸν Ἰορδάνην καὶ νομιζομένου Ἰωσὴφ τοῦ τέκτονος υἰοῦ ὑπάρχειν καὶ ἀειδοῦς, ὡς αὶ Γραφαὶ ἐκήρυσσον, φαινομένου καὶ τέκτονος νομιζομένου (ταῦτα γὰρ τὰ τεκτονικὰ ἔργα εἰργάζετο ἐν ἀνθρώποις ὧν, ἄροτρα κχὶ ζυγά· διὰ τούτων καὶ τὰ τῆς δικαιοσύνης σύμβολα διδάσκων καὶ ἀεργῆ βίον).

Изъ приведеннаго отрывка видно, что Іустипъ подъ те́хтом понимаетъ плотника — въ этомъ никакого сомнения быть не можетъ. Исходя изъ того, что онъ какъ Іосифа, такъ и Христа называетъ плотниками, можно было бы заключить, что въ распоряжении Іустина были евангельские тексты перваго и второго евангелій. Но если присмотрѣться ближе къ тексту Іустина, выходитъ, что, называя Іосифа и Христа «плотниками», онъ основывался не на евангельскихъ текстахъ, а на ходившемъ преданіи. Въ самомъ ділі, лишь при упоминаніи о томъ, что Христосъ былъ невзраченъ, Іустинъ добавляетъ: ώς αί Графаі іх простосъ , при упоминаніи же о томъ, что Христосъ

<sup>1</sup> Въ самомъ раннемъ источникъ нашихъ свъдъній о Христь нъть и намека на его соціальное положеніе: имъю въ виду посланія ап. Павла, хотя послъдній, по предацію, самъ и былъ ремесленникомъ (σχηνοποιός), Дъян. ап. 18, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Κακίε Γραφαί Ιγετинъ имѣетъ въ виду? Конечно, ветхозавѣтные. Ср., напр., Исаін 53, 3: καὶ εἴδομεν αὐτὸν (Κύριον), καὶ οὐκ εἶχεν εἶδος οὐδὲ κάλλος, ἀλλὰ τὸ εἶδος αὐτοῦ ἄτιμον καὶ ἐκλιπὸν παρὰ τοὺς υἰοὺς τῶν ἀνθρώπων. Ср. Посл. κτ. Филипп. 2, 7: Χρμετοσь ἐαυτὸν ἐκένωσεν μορφήν δούλου λαβών.

считался сыномъ плотника Іосифа и самъ былъ плотникомъ, Іустинъ пользуется глаголомъ νομίζεσθαι. Этимъ Іустинъ какъ бы хочетъ сказать, что таково было преданіе, таковъ былъ общераспространенный взглядъ. Впрочемъ, быть можетъ, скажутъ, что мы слишкомъ педантично толкуемъ текстъ Іустина, хотя, съ филологической точки зрѣнія, его иначе понимать невозможно. Важно, во всякомъ случаѣ, установить, что въ срединѣ ІІ вѣка создалась уже традиція о занятіяхъ плотничествомъ Христа и отца его Іосифа. Была ли это традиція устная, или же она была зафиксирована въ письменномъ видѣ, вопросъ открытый¹.

Скорве, однако, приходится предполагать первое. Отъ средины III въка до насъ дошло замъчательное свидътельство Оригена, этого величайшаго христіанскаго ученаго первыхъ стольтій нашей эры. Въ сочиненін «Противъ Кельса», написанномъ между 246 и 248 годами, Оригенъ, опровергая возраженія Кельса противъ христіанства, опредёленно заявляеть, что «нигдё въ евангеліяхъ, бывшихъ въ обращеніи въ церквахъ, самъ Іисусь не называется техтоу», причемь подъ техтоу, какъ видно изъ контекста, разумъется «плотникъ» 3. Оригенъ быль, какъ извъстно, прекрасно осведомленъ о различныхъ христіанскихъ церквахъ, и осведомленность эта основывалась на личномъ знакомствъ съ ними: изъ его біографія мы знаемъ, что онь, помимо Александріи, главнаго м'єста своей д'вятельности, быль и въ Римъ, и въ Палестинъ, и въ Греціи, и въ Малой Азіи, и въ Сиріи и даже въ Аравіи. Оригенъ — добросовъстный писатель; хотя то сочиненіе, откуда приведена выписанная нами цитата, полемическаго характера, но у насъ нътъ никакихъ основаній заподозрить, что категорическое утвержденіе Оригена заключаетъ въ себъ что-либо преувеличенное; мы должны ему върить, что вь тъхъ евангеліяхъ, которые въ его время христіанскою церковью признаны были для церковнаго обихода «каноническими», нигд в не содержалось указанія на то, что Христось быль техтом, «плотникъ».

А если такъ, то возникаетъ вопросъ: въ такомъ ли видѣ читался во время Оригена Мк. 6, 3, въ какомъ онъ читается теперь<sup>3</sup>. Если установле-

<sup>1</sup> Къ сожальнію, мин была недоступна книга G. Archambault (Justin. Dialogue avec Tryphon. Texte grec, traduction française, introduction, notes et index, 2 тт., Paris 1909), гдів, быть можеть, этоть вопрось разбирается.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Origen. c. Cels. VI, 36 (II, p. 105 Koetschau): Κεμεσι, είτα παίζων τὰ περὶ τοῦ ξύλου ἀπὸ δύο τόπων αὐτὸν χλευάζει λέγων διὰ τοῦτο αὐτὸ παραλαμβάνεσθαι, ἤτοι ἐπεὶ σταυρῷ ἐνηλώθη ὁ διδάσκαλος ἡμῶν ἢ ἐπεὶ τέκτων ἦν τὴν τέχνην, οὐχ ὁρῶν ὅτι τὸ ξύλον τῆς ζωῆς ἐν τοῖς Μωυσέως ἀναγέγραπται γράμμασιν, ἀλλὰ καὶ οὐ βλέπων, ὅτι οὐδαμοῦ τῶν ἐν ταῖς ἐκκλησίαις φερομένων εὐαγγελίων ατέκτων» αὐτὸς ὁ Ἰησοῦς ἀναγέγραπται.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Что касается Мо. 13, 55—57, гдѣ говорится о «плотничествѣ» Іосифа, то Узенеръ, вт. указанной выше статьѣ, доказаль, что повѣствованіе о рожденім и дѣтствѣ Христа—а съ

ніе, въ окончательномъ видѣ, новозавѣтнаго канона произошло, въ восточной половинѣ имперіи, лишь въ IV—V вѣкахъ, то и установленіе текста нашихъ каноническихъ евангелій, особенно синоптическихъ, врядъ ли совершилось заразъ, въ одинъ пріемъ. Впрочемъ, вопросъ этотъ— вопросъ слишкомъ важный и сложный, да къ тому же къ обсужденію его я не чувствую себя ни подготовленнымъ, ни призваннымъ.

И все-таки преданіе о томъ, что и Христосъ, по примѣру своего отца Іосифа, въ своей частной жизни, былъ тє́хтων, плотникъ, несомнѣнно циркулировало въ христіанскихъ кругахъ уже въ довольно раннюю пору. Объ этомъ говорятъ и свидѣтельства Іустина мученика и Оригена, восходящіе ко ІІ вѣку 1. Объ этомъ же, особенно что касается Іосифа, еще краснорѣчивѣе свидѣтельствуютъ евангелія апокрифическія, въ частности та группа ихъ, которая обнимаеть «Дѣтство Христа» 2. Фактъ этотъ — настолько общеизвѣстенъ, что останавливаться на немъ излишне 3.

Зато врядъ ди дишена интереса попытка разгадать, откуда и на какомъ основаніи могло попасть въ евангельскіе тексты указаніе о томъ, что Христосъ быль τέχτων, безотносительно, пока, къ тому, что подъ этимъ терминомъ мы будемъ разумѣть.

Наши евангелія (особенно синоптическіе) заключають въ себѣ сопоставленіе «словъ» и «дѣлъ» Христа. Это положеніе можно считать теперь фактомъ, научно обоснованнымъ 4. Первые апостолы и вообще распростра-

этимъ повъствованіемъ связано и все, относящееся къ личности Іосифа — представляеть легенду, возникшую звачительно позже того, какъ ученіе и исторія страданій Христа были зафиксированы въ письменной формъ. См. мой очеркъ «Евангелія каноническія и апокрифическія», Птгр. 1919, 110 сл.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сочиненіе Кельса, съ которымъ полемизируетъ Оригенъ, появилось, какъ извістно, въ 70-хъ годахъ II віка.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ср. напр. Protoev. Jacobi 9, 1. 13, 1. Ps. Matth. 10, 37. Evang. Thomae latinum 11. Арабская «Исторія Іосифа плотника», армянская книга «Дітства» (см. P. Peeters, Evangiles apocryphes, Paris 1914) и т. д.

<sup>3</sup> Преданіе о томъ, что Христосъ, по примъру отца своего Іосифа, былъ плотникомъ входило и входитъ, какъ нъчто не подлежащее сомивнію и въ жизнеописанія Христа, польнявшіяся въ новое время. См. хотя бы А. Réville, Jésus de Nazareth, Paris 1897, I, 418 сл., гдъ рисуется такая поэтическая картина-фантазія: «Le charpentier menuisier Joseph devait donc équarrir des poutrelles, fabriquer des meubles très simples, tables, lits, espèces de bahuts tenant lieu d'armoires, bois de charrue, bancs, échelles, etc. La famille était nombreuse. Jésus avait des frères et des soeurs dont il était l'ainé. Le travail du père devait subvenir aux besoins de cet humble menage, et il y a tout lieu de croire que Jésus exerça pendant plusieurs années le métier paternel» и пр. и въ примъчавіи «Сб. Мс. VI, 3. Il faut remarquer la legère modification introduite dans le texte parallèle de Mt. XIII, 53, comme si l'on eût repugné à admettre que le Christ eût jamais consenti à exercer lui-même une profession manuelle. Il est donc très vraisemblable que le fils ainé dut travailler pour les nourrir tous jusqu'à ce que ses frères fussent en état de suffire à leurs bésoins».

<sup>4</sup> См. указанный нашъ очеркъ, 15 сл., 109 сл.

пители христіанскаго ученія передавали, конечно, устно своимъ слушатслямъ разсказы о «словахъ» и «дълахъ» Христа, при чешъ болье, чъмъ въроятно, приписывавшіеся Христу «слова» служили поводами, а иногда канвою, для пріуроченія къ «словамъ» и соотвътствующихъ «дълъ». На томъ частномъ вопросъ, которому посвящена настоящая замътка, это положеніе, думается миъ, можетъ быть доказано съ несомитенною очевидностью.

Когда Христа привели на судъ къ первосвященнику, стали искать свид'ьтелей, показанія которыхъ должны были повлечь за собою смертный приговоръ. «И нъкоторые, поднявшись со своихъ мъстъ, стали лжесвидътельствовать на него, говоря: мы слышали, какъ онъ говорилъ: Разрушу храмъ этотъ рукотворный и въ теченіе трехъ дней построю другой нерукотворный» (έγω καταλύσω τον ναον τουτον τον γειροποίητον και διά τριών ήμερῶν ἄλλον ἀγειροποίητον οἰκοδομήσω). Τακъ Μκ. 14,57-58. Cp. 15,29: καὶ οἰ παραπορευόμενοι έβλασφήμουν αὐτὸν χινοῦντες τὰς χεφαλὰς αὐτῶν χαὶ λέγοντες οὐὰ ὁ καταλύων τὸν ναὸν καὶ οἰκοδομῶν [ἐν] τρισίν ἡμέραις. У Μο. 26,60-61 читается: ΰστερον δὲ προσελθόντες δύο (ψευδομάρτυρες) εἶπαν οὐτος ἔφη δύναμαι καταλύσαι τον ναόν του θεου και διά τριών ήμερών οἰκοδομήσαι. Cp. 27, 39-40: οί δὲ παραπορευόμενοι ἐβλασφήμουν αὐτὸν κινοῦντες τὰς κεφαλὰς αύτων και λέγοντες ό καταλύων τὸν ναόν και ἐν τρισίν ἡμέραις οἰκοδομών. Βτ русскомъ переводъ передача глагола оіхобонью не выдержана (Мк. 14, 58 «воздвигнуть»; 15, 29, Мо. 27, 40 «созвдать»; Мо. 26, 61 «создать»), хотя въ греческомъ тексть вездъ употребленъ не допускающій пносказательнаго толкованія терминъ оіхободеї, «стронть» 1. Такъ понимали его, конечно, и лжесвидътели, выступавшіе на судь, и толпа, надругавшаяся надъ Христомъ, когда опъ висель на кресте.

Въ евангеліи отъ Луки, при описаніи суда надъ Христомъ въ синедріонѣ, лжесвидѣтели, выступающіє въ первомъ и второмъ евангеліяхъ, отсутствуютъ совершенно; не ставится въ вину Христу и похвальба его касательно разрушенія и постройки храма. У Луки старѣйшины, первосвященники и книжники прямо начинаютъ свой допросъ словами: Ты ли Христосъ? Скажи памъ. На что Христосъ отвѣчаетъ: Если я скажу, вы не по-

<sup>1</sup> Ср. Мо. 7, 24. 26. Лк. 6, 48. 49. Дѣян. 47, 49 (строить домъ). Мо. 21, 33. Мк. 12, 1. Лк. 14, 28 (строить башню). Мо. 23, 29. Лк. 11, 47, 48 (строить гробницы). Ме. 12, 18 (строить житницу). Лишь однажды въ свангсліяхь οίχοδομεῖν употреблено метафорически: Мө. 16, 18: ταύτη τῆ πέτρα οίχοδομήσω μου τὴν ἐχχλησίαν. Въ поланіяхъ ап. Павла οίχοδομεῖν употребляется исключительно метафорически. Въ прямомъ смыслѣ οίχοδομεῖν широко примѣняется и въ ветхозавѣтныхъ книгахъ, причемъ неоднократно также по отношеню къ храму Герусалимскому.

върите, а если я спрошу, вы инт не отвътите. Отнынъ сынъ человъческій возсядеть одесную силы Божіей (22, 67-69).

Точно также и въ четвертомъ евангеліи, при описаніи сцены суда надъ Христомъ у первосвященника, ажесвидетели не выступаютъ, обвиненіе, касающееся храма, противъ Христа не выдвигается (Іо. 18, 19-24). Правда, слова Христа «Разрушьте храмъ сей, и я въ три дня воздвигну его» приводятся въ четвертомъ евангелін, но при иной ситуацін: когда Христосъ предъ Пасхою пришелъ въ Герусалимскій храмъ и изгналъ оттуда торговцевъ и мѣнялъ, іудеи задають ему вопросы: чѣмъ докажещь ты, что можешь такъ поступать. На что Христосъ отвъчаеть: «Разрушьте храмъ этотъ, и въ три дня я воздвигну его»—λύσατε τον ναον τούτον, και έν τρισίν ήμέραις έγερω αυτόν (Іо. 2, 19). Нужи ообратить винианіе, что здісь употребленъ не глаголъ оіхобонеї, а глаголъ еуеірен, что придаеть и всему изреченію, какъ это счелъ нужнымъ пояснить и евангелисть (Іо. 2, 21: онъ говорилъ о храмъ тъла своего), иносказательный смыслъ — въ приложенін къ воскресенію Христа (ср. Іо. 2, 2: δτε οὖν ἡγέρθη ἐχ νεχρῶν, ἐμνήσθησαν οί μαθηταὶ αὐτοῦ ὅτι τοῦτο ἔλεγεν  $\mathbf n$   $\mathbf n$  $\mathbf n$ ). Но іудем поняли изреченіе Христа буквально: «Въ теченіе 46 літь строился (оіхобомія) храмь этоть, а ты въ три дня воздвигнешь (ѐуереїс) его» (Io. 2, 20).

Итакъ, и первое и второе и четвертое евангелія свидѣтельствуютъ о томъ, что Христу приписывалось «слово»: «Разрушьте храмъ этотъ, и я въ три дня построю его» 2. Авторъ четвертаго евангелія, что и естественно ожидать отъ него, придалъ этому слову иносказательный смыслъ и истолковалъ его въ примѣненіи къ будущему Христа, т. е. къ его воскресенію. Авторы перваго и второго евапгелій (или ихъ источники, что для насъ безразлично) поняли «слово» Христа, что опять-таки вполить естественно для нихъ, въ прямомъ смыслѣ и сдѣлали изъ него соотвѣтствующій выводъ относительно прошлаго Христа, т. е. относительно того, къмъ онъ былъ въ своей частной жизни: коль скоро Христосъ можетъ построить храмъ, значитъ онъ тє́хто». Такъ по Марку. Матоей, какъ мы видѣли, говорить

 $<sup>^1</sup>$  Έγείρειν имћеть въ четвертомъ евангеліи значеніе «подниматься», «вставать» (5, 8, 11, 29, 13, 4, 14, 31), «пробуждать мертвыхъ» (5, 21, 12, 1, 9, 17, 21, 14), т. с. воскрешать. Въ смыслѣ «возставать», «являться» ἐγείρειν употреблено у Іо. 7, 52 въ выраженіи: ἐχ τῆς Γαλιλαίας προφήτης οὐχ ἐγείρεται.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Само изреченіе Христа у Ме., Мк. и Іо. передается, какъ мы видѣли, не въ тожественныхъ выраженіяхъ. Каково оно было, доискиваться безплодно. Врядъ ли комментаторы правы (см. Holtzmann, Handcommentar къ Мк. 14, 58), когда они думаютъ, что первоначальную форму изреченія нужно усматривать у Ме. 26, 61. Скорѣс, она сохранена намъ у Мк. 14, 58, если отбросить слова хагропоїнтом и άλλοм άχειροποίητом, навѣянныя, быть можетъ, при дальнѣйщей обработкѣ второго свангелія, Іо. 4, 21. 23.

только о томъ, что отецъ Христа, Іосифъ, былъ техтом, а былъ ди такимъ же техтом самъ Христосъ, умалчиваетъ. Быть можетъ, это благочестивое, такъ сказать, умолчаніе, паходящее себѣ объясненіе въ той опредѣленной цѣли, которая руководила авторомъ перваго евангелія при его составленіи: доказать, что Христосъ — обѣщанный Мессія (второе евангеліе, какъ доказано, свободно отъ какой-либо тенденціозности) 1. Но самое характерное — повѣствованіе третьяго евангелія: въ немъ, какъ упомянуто, не приводятся «слова» Христа касательно разрушенія и постройки храма, поэтому нѣтъ и указанія на то, что Христосъ, или хотя бы его отецъ, были техтомес. Такъ объясняю я себѣ возникновеніе легенды о томъ, что Христосъ быль плотникомъ: изъ «слова», приписываемаго Христу, возникло и «дѣло», касающееся его жизни и дѣятельности.

Въ заключение позволю себъ вернуться къ тому, съ чего началъ: къ пониманію въ евангельскихъ текстахъ слова тіхтом. Христосъ обіщаеть построить храмъ въ три дня. Чтобы построить храмъ, нало еще знать плотничье ремесло; къ тому же и храмъ, вёдь, пужно было строить не изъ дерева, да и сама постройка храма — дъло очень сложнос, требующее и познаній техническихъ и опытности практической. И странно было бы предполагать, что іуден, возмущенные похвальбой Христа, подумали и сказали: въ три дня берется построить храмъ — видишь, какой плотникъ пашелся. Врядъ ли они подумали и сказали при этой похвальбѣ Христа: смотрите, какой архитекторъ! Іудеи, конечно, знали, что архитекторъ составляеть планъ, руководитъ работами, но самъ, своими руками, ничего не строитъ. Если не считать вообще празднымъ занятіемъ догадываться о томъ, что подумали и что сказали іудеи, когда услышали слова Христа: «Разрушьте храмъ этотъ, и я въ тридня построю его», то невольно хочется вложить въ ихъ головы и уста такое проническое замечание: смотрите, какой мастеръ (въ смыслѣ «искусный мастеръ») нашелся! А такому пониманію и будеть соотвітствовать приміненный въ евангельских текстахъ терминь техтоу. Быль ли, однако, действительно таковымь Христось въ своей частной жизни и деятельности, этого мы не знаемъ, да врядъ ли когда-либо и узнаемъ.

С. Жебелевъ.

<sup>1</sup> См. нашъ очеркъ объ евангеліяхъ, 28, 33. Возможно, Матеей, упоминая о томъ, что отецъ Христа былъ тёхтом, предоставлялъ самому читателю заключать о томъ, что и сынъ занимался тъмъ же ремесломъ, какимъ занимался отецъ, такъ какъ въ древности было обычнымъ явленіемъ персходъ занятій тъмъ или инымъ мастерствомъ отъ отца къ сыну.

### Фрагментъ грузинской версіи "Дътства Христа".

О существованіи въ древнегрузинской письменности изв'єстнаго въ различныхъ литературахъ апокрифа о Д'єтств или Отрочеств Христа впервые, собственно говоря, стало изв'єстно съ 1892 года со словъ Н. Я. Марра, который, въ одной изъ своихъ первыхъ работь по армяно-грузинской филологіи, касаясь пріобр'єтеннаго имъ Каталога Грузинскихъ Книгъ, составленнаго въ конц XVIII или въ начал XIX стол'єтія, указывалъ, что въ этомъ Каталогъ «въ числ другихъ произведеній, переведенныхъ съ армянскаго на грузинскій языкъ, поименовано (№ 177) Д'єтство Господа (болда пожеров)» 1.

Въ данномъ случат Н. Я. Марръ, очевидно, имътъ въ виду тотъ переводъ интересующаго насъ апокрифа, который приписывается извъстному грузинскому дъятелю XVIII въка Досифею (Черкезишвили), епископу Некресскому в. Но помимо этой, примыкающей къ армянскому прототипу, версіи апокрифа о Дътствъ Господа, вскоръ была обнаружена также другая переводная версія того же апокрифа, восходящая, судя по всъмъ даннымъ, къ греческому оригиналу в. Въ «Разсужденіи св. Евфимія Святогорца съ Феодоромъ, іереемъ Сабайминдскимъ», изданномъ М. Сабининымъ, подъ заглавіемъ: офоро добово добово добово добово добово сказанное отиома нашима Еффиміема Святогорцема, интересующій насъ апокрифъ «Дътство Гос-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Н. Марръ, Изъ летней повздки въ Арменію. Зам'єтки и извлеченія изъ армянскихъ рукописей, Х. ЗВО, т. VI (1891), стр. 135—136.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> А. Хахановъ, Очерки по исторім грузинской словесности, в. III, Москва 1901, стр. 409, прим. 1.

<sup>3</sup> Эту версію неоднократно упоминаль А. С. Хахановъ; см. его: Памятники грузинской отреченной литературы (изъ ЖМНПр. 1894 г., № 11), стр. 36; Очерки по исторіи грузинской словесности, в. ІІ, Москва 1897, стр. 319—321, ქართვლის სიტეგიებების ისტობია, изд. 2-е ТФл. 1914, стр. 100—101, 106 и прим. тамъ-же.

пода» (പ്രൂട്ടി പ്രൂട്ടാർ) упоминается въ числѣ апокрифовъ и вообще отреченныхъ книгъ, которыя переведены съ греческаго на грузинскій языкъ св. Евеиміемъ Святогорцемъ і.

Версія эта сохранилась въ рукописи Тифлисскаго Церковнаго Музея № 95, отно сящейся къ X вѣку з и представляющей собою сборникъ цѣлаго ряда (до 146) разнородныхъ произведеній з.

Рукопись писана въ два столбца строчнымъ церковнымъ письмомъ конца X стольтія, причемъ интересующій насъ апокрифъ поміщается въ ней на столбцахъ 568 b — 572 b. Къ сожальнію, на 572-мъ листь апокрифическій тексть обрывается, и далье идетъ «Житіе и Мученичество св. Эрены, дочери царя Ликинія». Нужно полагать, что соотвътствующіе листы, на которыхъ было изложено продолженіе апокрифа, вырваны впослідствіи. Тымъ не менье, и въ подобномъ своемъ, фрагментарномъ, видь древнышая грузинская версія апокрифа не лишена интереса.

Грузинская версія Дѣтства или Отрочества Христа, предлежащая въ рукописи Тифлисскаго Церковнаго Музея № 95 и представляющая собою нѣкотораго рода unicum, озаглавлена такъ: სიერმს თვილისა възбыть озбыть о

Эта версія издается ниже въ точной копіи съ оригинала, съ сохраненіемъ всёхъ особенностей послёдняго какъ въ отношеніи стиля, такъ и ореографіи. Русскій переводъ текста, хотя и сокращенный и, вмёстё съ тёмъ, неточный, быль уже данъ А. С. Хахановымъ <sup>6</sup>.

Встрѣчающіеся въ текстѣ грецизмы отмѣчены въ соотвѣтствующихъ мѣстахъ (въ выноскахъ); таковы: ალფა — ἄλφα, ბეტა — βῆτα,  $\partial_0 = \mu \eta^2$ .

<sup>1</sup> М. Сабининъ, војовоздень воднова, стр. 432—433.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> По А. С. Хаханову (Очерки по исторіи грузинской словесности, в. II, стр. 319) — XII ръка

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Подробное содержаніе рукописи см. у О. Д. Жорданія, Описаніе рукописей Ти-Флисскаго Церковнаго Музея etc., кн. І, ТФл. 1903, стр. 96—114 (о Діятствія Христа см. стр. 105).

<sup>4</sup> Ср. также прот. Корн. Кекелидзе, Іерусалимскій канонарь VII въка, Тол. 1912, стр. 181 — 182 (кстати, съ неточной выпиской — типідчинициціну вийсто типічнициціну.

<sup>5</sup> പ്രാർക്കാര, гевр. പ്രാർക്കാര — праздникъ Срътенія Господня (см. прот. Корн. Кекелидзе, ц. с., стр. 831).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> А. Хахановъ, Очерки по исторіи грузинской словесности, в. ІІ, стр. 819—821. — Ср. славянскую версію апокрифа. М. Н. Сперанскій, Славянскія апокрифическія евангеліп, въ «Трудахъ VIII Археологическаго събзда въ Москвъ, т. ІІ», 1890, стр. 38—72.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ср. пиже, стр. 345. *Ред*.

# სიურმშ ოჯფლისა ჩუენისა იესოჯ ქრისტესი.

568 b

## ഇട്ടെങ്കാട്ടെ പുറത്യക്കെ വിവ്വ ഗ്രൂറത്യുറെ.

- 1. ურმადა იყო, ხუთ წლად მოდგებოდა იესოჯ, მისრულ იყო და იმდერდა იგი წარსავალსა-თანა წყალთა და ნაკადულთასა. მოზღუდვიდა და შკაყენებდა და იქმოდა ტბოგრებსა.
- 2. და მოგიდის მერმე გარდაუტევის და დასწმედნ წუალსა მას ქჯშასა ზედა და ტბორად  $^1$  განწმედილსა მას დაჭარებდა.
- 3. მერმე აღმოიღებნ თიკასა მას ჩჩყლსა განწმედილისა მისგან და შექმნა იგი სირებად თორმეტად.
- 4. და იუო დღნ იგი შაბათი და სხვანიცა მრავალნი ურმანი იმღერდეს მის-
- 5. და რაჟამს იხილა ერთმან ქურიათაგანმან, რამეთუ იგი ∥ ურმათა∽თანა ამას გგეა იქმოდა, მიიმართა იოსებისა მამისა მისისა და მიიუვანა და უჩუენა მას იგი და ეტუოდა: «კეთილმე არსა დღესა შაბათსა ესე ვითარი საქმჱ გამოსახვად მფრინ- გ ველთა ამათ თიგისაგანა?
- 6. და მოგიდა იოსებ, ჭრისხვიდა მას და ჭქუა: «რაჲსათჯს იქმ შენ ამას დღესა შაბათსა»? ხოლო მას გითარცა ესმა ესე იწუო კელთა ურთიერთას შეტუუელებაჲ და აღაფრინგა სირები იგი წინაშე მათ უოველთასა და ჭქუა: «ფრინეგდეთ და გ მომიკსენეთ მე ცხოგელი». და რომელ იგი სირები აღფრინდა წარგიდეს წი-გილით.
- 7. იხილა რაჲ ესე ერთმან ფარისეველმან, შეწეჯდნა და დავარდა და მერმე წარვიდა მწრაფლ თხრობად მეგობართა თჯსთა.
- 8. მაშინ ძე ანაჲ სი მღდელთმოძღყრისაჲ \*, რამეთუ იგიცა თყთ მოსრულ იყო იოსების-თანა და მუნქუესვე მოიღო მან რტოჲ ძეწნისაჲ | და გარდაასხა ტბო- 569\ რები იგი წუალთაჲ, რომელ იგი შეეკრიბა იესოყს და შესაკრებელი იგი წუალთაჲ 8 განაკმო.
- 9. იხილა რაა იესოჯ, რაა იგი უო, მან ქქუა: ax ძელო x ძეო რტოათურთ განკმელო შემწუარო ბუნითურთ ძალითა მით სულისა იონაასითა». და ურმა.ი. იგი მეუსეულად დავარდა განკმელი.
- 10. მერმე იესოჯ მივიდოდა იოსების თანა, მოვიდოდა ყრმაჲ ერთი და ეკუეთა მკარსა მისსაი განრისსნა იესოჯ და ქქუა: «ნუ მისჯდე გზასა მაგას შენსა». და მეუსეულად მუნქუესვე დავარდა და მოკუდა ყრმაჲ იგი.
  - 11. ღაღადებაჲ აღიღეს რომელნი იგი მუნ დგეს და იტუოდეს: ფინაჲმე

<sup>1</sup> дыля повторяется дважды.

არს ჩუენდა ურმაჲ ესე შობილი, რამეთუ უოველნი სიტეუანი მაგისნი საქმს ვარიან»?

- 12. მოვიდესდა მოადგეს სახლეულნი მის მკჯდრისანი იოსებს და ეტუოდეს:

  «უკუეთუ ეგე ურმაჲ შენ-თანა იუოს, ვერ ეგების შეხი ჩუენ შორის ცხორებაჲ.

  в 570-აწ ასწავე მას, რაჲთა აკურთ|ხევდეს უოველთა და არა სწუევდეს». მაშინ წარმოდგა იოსებ, ასწავებდა მას და ეტუოდა: «რაჲსათჯს ბოროტსა იტუოდე,
  რამეთუ ამას კაცებსა ვსძულთ ჩუენ».
  - 13. იწელ სიტუჯად იესოჯ ურმამან მან და ქქუა: «ჯერად გონიერ არიან სიტუჯანი იგი შენნი. მე ვიცი შვილთა მაგათთა კუალსა დგინებაჲა. და ვ მერმე იწუო ესრე სიტუუად: «წუევაჲდა თუ არა შეიწუნარონ ტანჯვაჲ შევე-იწუნარონ».
    - 14. მასეე ჟამსა რომელნი იგი ჭბასრობდეს ერთბამად დაბრმეს. ხოლო იოსებ ვითარ იხილა, განრისხნა და უპურა ეური მისი და ჭზიდა.
    - 15. ხოლო მან მიგხედა და ქქუა იოსებს: «აქა კმა არს შენდა ძიებაჲ ჩემი და პოგნაჲ. შენ აწ მიზეზით მეცნიერებაჲ კელთა აღგიღებიეს».
- 16. ზაქეს ვისმე ესმოდა სიტუუაჲ ესე, რასა იგი ეტუოდა იოსებს, და ქქუა იოსებს ზაქე: «ეგე ვითარისა მაგის ურმისა ფიცხლისა და ურიდისაჲ არა გნე- 3 570° ბაგსა მოძღუარსა მიცემად, რაჲთა ისწაოს სიუუარული მოუჯასთაჲ | და თავისა- უოფაჲ მოხუცებულთაჲ და ძიებაჲ აეროვნისა პირისაჲ მოხუცებულთაჲსა, რაჲთა თჯსთა მათცა შვილთა მოწუალებაჲ აგოს შეწუნარებად და სწავლად 6 მათა».
  - 17. და თქუა იოსებ: «გინმე შეუძლოს ესე გითარისა ამის ყრმისა შეწუნა- რებაჲ და სწავლაჲ? ნუმცა მცირისა რაჲს კერისაჲ შეგირაცხიეს იგი».
  - 18. მიუგო მას ერმამან მან და ქქუა: «მაგათ სიტუუათაგან მოძღუარ რომელთა იგი აწ იტუჯ მე უცხოდ შემირაცხიეს თავი ჩემი. რამეთუ გარეშს არს 
    გ თქუენსა და შინაგან თქუენდა».
  - 19. ორამეთუ არა ვითარ კორცთა აზნაურებაჲ რაჲმე არს ჩემ-თანა, ხოლო შენ ეგერა შკულთა ზედა სდგა, რამეთუ შობასა მას ენასა მუნქუეს ედეგ და შენ გინ ვ უწუის ქგონებდე გითარმედ მამაჲ გარ, რაჲთა ქმოო მოძღჯრებაჲ ძისაგან, რომელი იგი აარა სადა გინ უწუოდა სხუა მათსაგე, რომელიცა ასწაგის სხუასა».
  - 20. იდა კუარსა ნმას, რომელს შენ სახელ სდევ, აღგიღო ეგე შენ გისი არს 571° შგილი ეგე, რამეთუ უმეტეს | აღუმაღლდე, მითხარღა ნიში იგი ნათესავისა მის გ შენისათ, გინ არს, გითარ იგი უწუიან, მე მარტომან უწუი და თქუენ არა უწუითო, გინათ ყოფილ ხართ ანუ რაგდენ ჟამ ყოფად ხართ»,
    - 21. ხოლი იგინი დგეს ეგრეთ დაკჯრვებულნი და კმითა მაღლითა ღაღადებდეს და იტუოდეს: «მრავალი ესე სმენაჲ და ახალი ხილვაჲ და ესე ვითარი ესე სიტ- 3 უუაჲ არა სადა მასმიეს არცა მოძღუართაგან და არცა ფარისეველთაგან და არცა სხუათა ნათესავთაგან. ვინაჲ უოფილ არს ესე?».

- 22. «რამეთუ ხუთი წელი არდა აღსრულებულ არს ამისი და იხილეთდა გითარ იგი კმობს ესე. ესე გითარი არა მიხილაგს ჩუენ ურმაჲ».
- 23. მერმე იწუო სიტუჯად და თქუა: დაგიკჯრდების ანუ უფრო ურწმუნო ხართ რომელსა გეტუჯ თქუენ, რამეთუ გარქჯ თქუენ ოდესმე, რაჲ შობილ ხართ, უფროჲს უწუი მე თქუენსა, გიხილე მე და მესმა კმაჲ».
- 24. ხოლო მათ, ვითარცა ესმა კმაჲ ესე, პირი | დაიკრეს და სიტუუაჲ ვერ 571<sup>b</sup> შეუძლეს თქვმად.
- 25. წარდგა იესოჯ მათ წინაშე და თქუა: « $\Gamma///\Gamma$ იობდი მე თქუენ, რამეთუ თქუენ მიდა სა აგინებთ, რამეთუ ხართვე უშკულო გონებითა თქუენითა». ხოლო მან გითარ ესრეთ ულბილესად იწუო სიტუუად მათა.
- 26. და ქქუა ზაქე მოძღუარმან იოსებს: იმედა მომეც ურმაჲ ეგე და მე გასწაო მაგას, რაჲ წეს იუოს სწაგლად მაგისა». და თავსა კელსა უსჯმიდა და მიიყვანა იგი სამწიგნობრედ და შევიდა და დადუმნა ურმაჲ.
- 27. ხოლო მოძღუარი იგი ზაქე მრავალ გზის მასგე წერილსა ასწავებდა და იწუო ალფაჲთგან 1 სწავლად მისა, მეორედ დააქგია მოგებად მისა და იგი დუმნა, მერმე განრისხნა მოძღუარი იგი და სცა კელითა თავსა მისსა.
- 28. მიუგო ურმამან მან და ქქუა: «განუზომელად გამიკჯრდების სწავლად უსწავ-ლელთა, მე უშემძლებელეს ვარ თქუმად ვიდრეგან, რომელსა იგი შენ || იტუჯ, 572° ვითარცა რვალი ოხრეს და ვითარცა წინწილნი ვუჯნიან, რამეთუ არა მოაკსე- ვ ნებენ კმასა სიტუჯს მოგონებისასა და არცა გონებასა მის გულისკმის უოფად ძალისა.
- 29. და იწყო იესოჯ სიტყუად წერილისა მის ყოვლისა ალფაათგან მიო ჭამდე\* დიდითა გამოძიებითა.
- 30. მერმე თქუა: «რომელთა ეგე ალფაჲ არა იცით, ბეტასა <sup>8</sup> მას გარ მე ასწავებად? განდა მიმარტით პირველად ალფაჲ ესე, მაშინდა მრწმენეს თქუენი ბეტაჲსა თუსცა, რასა იგი იტუოდით».
- 31. და იწუო იესოჯ კითხვად ხატი და სახელი პირგელისაჲ მის წერილისაჲ, რამეთუ აქჯნდა მას სახელებსა მკედლებ, წარმატებულებ, იქტევისებ, ზელუკუნ კეტილებ, მიმოქტეულებ, კჯკურის სატებ თერად სათასს მართლიად შობით.
- 32. ხოლო ზაქს მოძღუარი იგი მისი დგა დაკჯრვებული ეგოდენსა მას სახე-  $672^{\circ}$ ლისდებასა, ხატ შუენიერებასა მას საკჯრველებასა, გმითა მაღლითა ღაღადებდა და იტუოდა: «გაჲ ჩემდა, რამეთუ თაგით თჯსით ესე გითარი საქმს შეგიმთხჯე, გან- 8 მაშორეთ ჩემგან, გეგედრები თქუენ».
- 33. «რამეთუ ჯერვე არა არს მაგისი ქუეყნისა ზედასლგაჲ, ჭეშმარიტად ღირს არს ესე დიდისა მის ჯაჯარისა. ამან ტეცხლისაცა მას შეუძლოს შეწუ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Греч. айра.

² Греч. µĩ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Греч. βήτα.

- 8 ვად, მე ესრე მგონიეს, ვითარმედ ესე წულითრდ**აუანის**ა მის **წინა ნოვესა ყოფი**ლ არს».
  - 34. ირაამე საშოა ყოფილ არს, რომელსა ეტჯრთა ეგე, ანუ რაამე ყოფილი არს იგი დიდეა, რომელსა ეპყრა ესე წმიდაა».

Л. Меликсетъ-Бековъ.

## "Тронъ" или "икона"?

Въ последнія два десятильтія грузинская эпиграфика значительно обогатилась и количественно и качественно, какъ тщательностью воспроизведенія, нерёдко съ таблицами, такъ научностью толкованій, преимущественно впрочемъ историческихъ. Львиная доля въ этой работь, исполнялась ли она на грузинскомъ языкъ или на русскомъ, принадлежитъ историку Е. С. Такайшвили. Критики отдельных книгъ по этой работе почти не было, не было даже простыхъ о нихъ отзывовъ научныхъ, между твиъ ихъ длинный рядъ у одного Е. С. Такайшвили, этихъ обнародованныхъ группами, въ большинствъ по мъсту нахожденія, памятниковъ грузинской эпиграфики. Они появлялись главнымъ образомъ въ Извъстіяхъ Кавказскаго Отделенія Московскаго Археологическаго Общества и въ Сборникъ матеріаловъ для описанія племенъ и мъстностей Кавкава. Такое молчаніе ни въ какомъ отношеніи не заслужено самими изданіями Е. С. Такайшвили, да и едва-ли желательно съ точки эрвнія и общихъ, и спеціальныхъ интересовъ всей нашей области знанія. Молчаніе можеть быть учтено не только какъ признакъ согласія. На лицо точно глубокое равиодушіе къ вопросамъ, возбуждаемымъ памятниками грузинской эпиграфики, между темъ вопросы эти представляють живейший интересъ, притомъ многосторонній, не для однихъ историковъ и археологовъ. В'ёдь до сихъ поръ съ точки эрвнія историковъ и археологовъ, главнымъ образомъ историковъ, грузинскія надписи и подвергаются осв'ященію со времени Броссе, Госселіани, Бакрадзе, тогда какъ онв не менве интересны для лингвистовъ и для этнографовъ. Руководители кавказской серіи СМ, по всей видимости, не чуяли, что въ ней именно, въ матеріалахъ для описанія племенъ и мъстностей Кавказа, издававшеся Е. С. Такайшвили памятники находили вполев соответственно ихъ природе помещение. Посильно я намфренъ подблиться нфкоторыми наблюденіями и вызванными ими мыслями, — наблюденіями надъ грузинскими эпиграфическими матеріалами, пущенными въ научный обороть Е. С. Такайшвили впервые или представляющими новость тщательностью воспроизведенныхъ подлинниковъ и описаніемъ ихъ самихъ или мѣстъ ихъ нахожденія. Въ богатой матеріалами и научно исполненной работѣ Е. С. Такайшвили есть однако нѣкоторыя пягна, случаи недосмотровъ, иногда способные создать значительныя недоразумѣнія за предѣлами ближайшихъ интересовъ грузинской эпиграфики, и на одинъ изъ нихъ я спѣшу указать сейчасъ. Въ І-мъ выпускѣ (1905) Археологическихъ экскурсій, разысканій и замѣтокъ (СМ, ХХХV) въ числѣ надписей Зарзмскаго монастыря, «въ Ахалцихскомъ уѣздѣ», приводится одна Х-го вѣка, «самая важная» по собственному опредѣленію Е. С. Такайшвили (ц. с., стр. 17). Въ русскомъ переводѣ этой надписи читаемъ (ц. с., стр. 19):

«Скліароса мы вынудили бѣжать. Въ той странѣ, которая называется Харсанани (у Lebeau, Hist. du Bas-Empire, t. XIV, р. 157: Charsiane), въ мѣстности, которая называется Сарвенисни, стоялъ тамъ тронъ (Броссе и Бакрадзе читаютъ: построилъ сей тронъ)».

Определивъ время надписи по деяніямъ Склира съ установленіемъ даты построенія придела Зарзмской колокольни «некіммъ Иванэ, сыномъ Сулы» въ концё Х-го века, — темъ именно Иванэ, который выступаетъ въ первомъ лице въ самой надписи, помещенной надъ дверью придела колокольни въ Зарзме и есть строитель этого придела, Е. С. Такайшвили въ подтвержденіе своего чтенія и перевода пишетъ (ц. с., стр. 22): «Въ этомъ приделе, повидимому, хранился тронъ, привезенный Иване (віс) для куропалата Давида какъ воспоминаніе о победе иверійскаго войска». Между темъ въ грузинскомъ подлинникъ про предметъ, «хранившійся въ этомъ придель», сказано не «стоялъ», какъ переводитъ Е. С. Такайшвили, а «покоился» — делубъ, какъ читаетъ вполнъ правильно и Е. С. Такайшвили въ своей военной транскрипціи надписи (ц. с., стр. 19; Броссе и Бакрадзе давали — Voyage archéol., II гарр., стр. 134, Кавк. въ др. пам. христ., стр. 70, первый — фантастическое чтеніе делов и переводъ «ј'аі сопятніть», «я построилъ», второй — «Давидъ построилъ»).

Но додов покоимся никогда не говорится про неодушевленный предметь, при немъ ни въ какомъ случай нельзя допустить подлежащимъ «тронъ», но додов покоимся обычно сказуемое, когда ричь о покойники, объ иконт. О помещени и перемещени иконы, какъ и мертвеца, иначе по-грузински и нельзя выразиться какъ съ помощью глагола «покоиться», все равно ричь ли о стояни и постановки иконы, о перенесени

ея и т. п., глаголъ лишь снабжается требуемымъ предлогомъ — gs-babaბაჲ, გა-სეენებაჲ или მი-, гевр. მო-სუენებაჲ, или обходятся безъ него სგენებად, какъ въ нашемъ тексть, гдь рычь съ точки эрынія русской языковой психологіи действительно о стояніи, хотя дело идеть объ иконе, что въ грузинскомъ, да и вообще въ яфетическомъ этническомъ воспріятіи, дающемъ себя знать и въ христіанской культурной річи, есть существо одного порядка съ покойникомъ, въ глубинъ племенныхъ народныхъ представленій болье того — само живое божество, но отнюдь не неодушевленный предметь. И въ грузинскомъ подлинникъ надписи такъ и читаются удофо выво tmida qat-1 святая икона стоящія подъ титлами слова ў з в до t a q ti, прочитанныя Е. С. Такайшвили какъ увово taqti тронг (такъ же читали Brosset и Бакрадзе). Копія оригинала, воспроизведенная на стр. 18, не ниветь качествъ хорошаго эстампажа (Е. С. Такайшвили называеть ее снимкомъ, но во всякомъ случав это не фотографическій снимокъ), и не могу отказаться отъ мысли, что и стоящія подъ титломъ буквы воспроизведены не вполнъ върно, именно ў в в до ta gti вм. ў a в до ty gti=tmiday qatı, что для подлиннаго текста X-го выка было бы болые правильно. Какъ будто меня поддерживаетъ несовствиъ удачный или не вполет удачно воспроизведенный фотографическій снимокъ той же надписи въ Матеріалахъ по археологіи Кавказа (вып. IV, 1894, табл. XXVIII), въ текстъ впрочемъ вскользь упоминающихъ объ этой надписи или дающихъ совершенно невѣжественныя разъясненія московскаго грузиновіда, ныні покойнаго А. С. Хажанова, по другимъ эпиграфическимъ памятникамъ Зарзмы, въ частности по отвътственному тексту съ упоминанісмъ имени «Шота» (ц. с., стр. 52). Въ этомъ же воспроизведении фотографического снимка занимающей насъ надписи какъ будто и титло надъ словомъ ў а і ў, принятое Е. С. Такайшвили за перекладину буквы 3. Главный источникъ недоразумения въ чтеніиэто принятіе начертанія R і за букву R t въ словь бо і та, и—увъренность историка-эпиграфиста въ томъ, что на лицо scriptio plena, когда на самомъ дълв это сокращения подъ титлами, стершимися окончательно или чрезвычайно слабо сохранившимися для эрвнія даже такого искушеннаго эпиграфиста, какъ Е. С. Такайшвили.

Следовательно, все цитованное место съ разъясненной нами частью въ точномъ русскомъ переводе гласитъ: «Скліароса вы вынудили обжать въ ту страну, которая называется Сарвенисн-и, тама стояла св. икона...». Однако, почему предполагается, что речь о приделе? Влагополучно ли съ чтеніемъ остальной надписи и ея пониманіемъ? А если нетъ, то какъ можно историку строить съ такимъ матеріаломъ что либо въ малейшей степени

прочное? Объ этомъ то следовало бы спросить техъ историковъ, которые уже не въ Тифлисе, а въ Москве и Петрограде въ основу организации университетскаго преподаванія гуманитарныхъ наукъ кладутъ разлученіе историческихъ предметовъ съ филологическими, въ искреннемъ убъжденіи, что это есть полезное для историческихъ, вообще общественныхъ наукъ новіпество.

Н. Марръ.

### Некрологи.

## Оскаръ Эдуардовичъ Леммъ.

**1856** — 1918.

21-го мая — 3-го іюня 1918 г. скончался Оскаръ Эдуардовичъ Леммъ, (Oscar von Lemm).

На протяженіи одного года наша наука потеряла двухъ ученыхъ, съ именами которыхъ связано начало у насъ ученой традиціи въ представлявшихся имъ областяхъ научнаго знанія. Въ лицѣ М. В. Никольскаго сошелъ въ могилу первый русскій ассиріологъ; съ О. Э. Леммомъ впервые въ аудиторію русскаго университета вошла египтологія; наука лишилась въ немъ авторитетнѣйшаго представителя христіанской отрасли египтологіи — коптовѣдѣнія.

Небогата вившними фактами угасшая преждевременно жизнь покойнаго. Онъ родился 5 сентября 1856 г. въ Петроградъ, воспитывался въ Александровскомъ Лицев, съ которымъ сохранилъ живую связь до кончины. Одинъ изъ его лицейскихъ товарищей, проводивъ его до обители вѣчности, говорилъ собравшимся у его могилы, какъ самъ почившій нашель себъ призваніе и удовлетвореніе и какъ въ этомъ отношеніи онъ выділяется изъ ряда многихъ своихъ сверстниковъ. Дъйствительно, еще на ученической скамът онъ проникся интересомъ къ Древнему Египту и, по окончании въ 1877 г. курса, отправился въ Германію для занятія егоптологіей и семитовъдъніемъ. Здёсь въ конце семидесятыхъ и въ началв восьмидесятыхъ годовъ подъ руководствомъ Эберса, Лепсіуса, Прадера, Дильмана и др. эрвло новое поколвніе изследователей классическаго Востока, которому нъмецкая наука обязана своимъ успъхами, доставившими ей исключительное положеніе. Достаточно сказать, что сверстниками и коллегами О. Э. были Эрманъ, Видеманъ, В. Максъ Мюллеръ, Штернъ, Бецольдъ и многіе другіе, имена которыхъ тесно связаны съ темъ періодомъ въ исторіи науки, когда область изученія культуры Египта и Передней Азіи становится на прочныя филологическія основанія, когда строго проводится историческій методъ, когда акрибія классика сділалась идеаломъ, не недостижимымъ и для египтолога. И О. Э. былъ въ своей области яркимъ представителемъ этого направленія, усвоеннаго имъ въ аудиторіяхъ Лейпцигскаго и Берлинскаго Университетовъ. Въ 1882 году онъ былъ уже докторомъ перваго изъ нихъ. Его докторской диссертаціей было небольшое изследованіе. «Das Ritualbuch des Amondienstes». Ein Beitrag zur Geschichte der Kultusformen im alten Aegypten. Съ 1883 г. О. Э. былъ ученымъ хранителемъ Азіатскаго Музея Академіи Наукъ и занималъ этотъ постъ до самой своей кончины. За все это время онъ отлучался изъ Петрограда только въ 1883 г. на международный конгрессъ оріенталистовъ въ Лейденъ и въ 1896 г. въ свою въ высшей степени плодотворную для науки заграничную командировку, когда ему удалось посътить библіотеки и музеи Европы, содержащіе сокровища контской письменности. Съ 1887 г. по 1891 г. онъ въ качествъ приватъ-доцента преподавалъ въ Петроградскомъ Университетъ (на факультетъ восточныхъ языковъ) египтологію, коптскій языкъ и даже ассиріологію. Съ 1901 г. онъ состоялъ почетнымъ членомъ Каирскаго Institut Égyptien, а въ 1906 г. избранъ въ члены-корреспонденты Академіи Наукъ.

Ученая дівятельность О. Э. распадается на три періода. Сначала онъ работаетъ въ области Древняго Египта; по возвращеній въ Россію переходить постепенно къ Египту христіанскому, разрабатывая коптскія рукописи здішнихъ библіотекъ; наконецъ, собранный во время заграничной командировки огромный матеріаль даль ему возможность далеко выйти за преділы петроградскихъ собраній, расширить и углубить свои изслідованія и сділаться едва ли не первымъ авторитетомъ въ области коптовідінія, заставляя прислушиваться къ своему голосу спеціалистовъ всего ученаго міра.

Докторская диссертація О. Э. впервые обратила вниманіе на важный памятникъ древне-египетской храмовой литературы-хранившуюся въ Берлинскомъ музей богослужебную книгу Амонова храма въ Опвахъ, папирусъ № 55. Онъ далъ критическое изданіе съ переводомъ и комментаріемъ только однихъ надписаній «Главъ» этой книги, т. е. наименованіе перемоній и священныхъ дійствій ежедневнаго культа, совершенно основательно считая полное наданіе текста памятника еще преждевременнымъ и требующимъ свожныхъ и подготовительных работь. Действительно, только въ 1892 году появилось большое изследование Moret, Le Rituel du culte divin journalier en Égypte, основанное отчасти на напечатанномъ только въ 1896 г. Берлинскимъ музеемъ оффицальномъ изданіи ритуальныхъ книгъ культа Амона и Мутъ, но привлекшее къ взученію и другой обширный параллельный матеріаль. Въ 1887 г. О. Э. еще разъ возвратился къ старой темв, напечаталь въ Zeitschrift für ägyptische Sprache und Altertumskunde небольшую зам'єтку: «Einige Bemerkungen zur Ceremonie des Lichtanzundens» (XXV, 113—116). Здёсь онъ даеть тексть и переводъ всей первой «главы» ритуала въ виду того, что на страницахъ названнаго журнала появились работы Эрмана и Дюмахена, посвященныя церемоніи возженія огня. Какъ въ диссертаціи, такъ и въ этой стать в разсвяны цвиныя заметки лексическаго, палеографическаго и реальнаго характера, иногда развивающіяся въ цёлые экскурсы, напр. на стр. 36 — 42 объ аллитераціяхъ, столь излюбленныхъ въ египетскихъ текстахъ, или на стр. 11 — 20, гдъ впервые произведено изследование о «діактрической» черть. Заметимъ, что только въ 1908 г. Зете пришель къ тамъ же выводамъ объ ея употреблении, забывъ конечно о своемъ предшественникъ.

Другой трудъ, посвященный О. Э. древнему Erunty—ero Aegyptische Lesestücke<sup>1</sup>, задуманный въ видъ общирнаго пособія для начинающихъ египто-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leipzig. Hinrichs'sche Buchhandlung. 1883. I Theil, Schrifttafel und Lesestücke. Изданіе посвящено «Seinem hochverehrten und lieben Lehrer Herrn Prof. Dr. Georg Ebers».

логовь, съ таблицей знаковъ, многочисленными текстами и словаремъ. Ему удалось исполнить только половину этой задачи, выпустивъ первую часть, содержащую таблицу знаковъ, тексты іероглифическіе и іероглифическія транскриціи
и ккоторыхъ іератическихъ текстовъ. Изданіе было встрѣчено сочувственно;
Эрманъ¹, Эберсъ³, Пиль³ и др. посвятили ему отзывы, въ которыхъ указывали на его своевременность, на большую пригодность, сравнительно съ
единственной въ то время хрестоматіей Рейниша. Дѣйствительно, до самаго
появленія трудовъ этого рода, принадлежащихъ Эрману и Мэллеру, хрестоматія О. Э. была начальной книгой для чтенія всѣхъ египтологовъ слѣдовавшаго
за нимъ поколѣнія. Для потребностей своей петроградской аудиторіи О. Э. выпустиль въ 1890 г. небольшое добавленіе къ своей хрестоматіи «Ехсегрта е libris
застів четегим Аедуртіогим», содержащее первую главу книги Мертвыхъ по
критическому изданію Навиля, булакскій гимнъ Амону и плачъ Исиды и Нефтиды въ іероглифической транскрипціи.

Петроградскія египетскія собранія не могли серьезно заинтересовать О. Э. по его возвращени изъ-за границы тамъ более, что эрмитажные папирусы изучались уже В. С. Голенищевымъ, равно какъ и древне-египетская часть его собственной, тогда еще бывшей въ начальномъ період'в своего образованія, коллекцін. Значительную часть интереса свёжести и новизны потеряли петроградскія собранія и всл'ядствіе того, что самое важное изъ нихъ было, кром'я папирусовь, уже описано Либлейномъ. Кое-что О. Э. нашель въ частныхъ коллекціяхъ, но и изъ нихъ онъ не призналь ничего заслуживающимъ изученія и изданія. За то въ Публичной Библіотек' его ожидали сокровища коптской письменности, поступившія въ 1853 г. изъ коптскихъ монастырей после третьяго путешествія Тишендорфа. Это были пергаменные листы съ сахидскими и средне-египетскими отрывками изъ св. Писанія, апокрифическихъ дівній Апостоловъ, Апокалнисиса Арх. Михаила, житій св. мучениковъ, между прочимъ Виктора, исторія 'Александрійскихъ патріарховъ. Бохейрскія рукописи богослужебныхъ книгъ, гораздо более поздняго происхожденія, но все же ценныя, нашлись въ Азіатскомъ Музев Академіи Наукъ и въ Институтв Восточныхъ языковъ при Министерстве Иностранныхъ Дель. Коптскій матеріаль здёшнихъ собраній затімь значительно увеличился, благодаря пріобрітеніямь В. С. Голенищева и экспедиціямъ В. Ю. Бока, предпринятымъ по почину Эрмитажа. Все это ждало изследователя, такъ какъ В. С. Голенищевъ не интересовался коптовъдъніемъ, а единственный тогда русскій ученый, который могъ бы этимъ заняться, В. В. Болотовъ, имъя опредъленныя задачи церковно-историческаго характера, не располагаль временемь для работы надъ изданіемь текстовь.

Такимъ образомъ О. Э. выпала на долю почетная задача ввести въ научный оборотъ эти долго лежавшія втунѣ богатства и даже подвергавшіяся опасности погибнуть. Безцѣнной заслугой О. Э. было спасеніе ихъ отъ разрушенія. О контскихъ рукописяхъ Публичной Библіотеки онъ пишетъ между прочимъ слѣдующее: «Die Handschriften sind leider alle in einem schrecklichen Zustande; sie bestehen abgesehen von einer Anzahl grösserer Stücke aus unzähligen kleinen Stücken, die alle geordnet und an die richtige Stelle gebracht werden müssen. An

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Deutsche Literaturzeitung. 1883, 421.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Literar. Centralblatt. 1884. No 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nordisk Revy. Sept. 1884.

manchen Stellen sind die Blätter durchlöchert, an anderen ist die Schrift schon fast erloschen, dazu kommt noch, dass ein guter Theil der Blätter ganz zusammengeschrumpft ist und es oft nicht wenig Mühe kostet etwas aus den Falten herauszulesen. Die Handschriften haben durch langes Liegen und, wie es scheint, früher auch durch das Feuer stark gelitten <sup>1</sup>».

Послѣ кропотливаго труда, О. Э. удалось спасти для науки рядъ цѣнныхъ памятниковъ, и уже въ 1883 г. онъ сдѣлалъ о нихъ докладъ на международномъ конгрессѣ оріенталистовъ въ Лейденѣ<sup>2</sup>. Чрезъ два года вышло въ Лейпцигѣ автографированное изданіе сахидскихъ тишендорфовскихъ библейскихъ отрывковъ Публичной Библіотеки съ описаніемъ и другихъ контскихъ рукописей этого собранія Въ томъ же году за этимъ послѣдовало изданіе еще семи сахидскихъ библейскихъ фрагментовъ ч девяти средне-египетскихъ текстовъ изъ того же источника Библейскіе отрывки петроградскихъ и иныхъ собраній бывали неоднократно предметомъ его занятій и въ послѣдующее время 6.

Болъе интересные тексты требовали и болъе сложныхъ занятій и разысканій, привлеченія параллельнаго матеріала, поисковъ за другими частями тъхъ же памятниковъ, расчлененныхъ въ видъ отдъльныхъ листовъ по музеямъ и библіотекамъ всего міра — въдъ вся древняя коптская литература дошла до насъ въ истерзанномъ видъ. О. Э. стремится къ реконструкціи того, что имъ найдено и спасено и окончательно дълаетъ своей спеціальностью разработку коптскаго языка и письменности. Житіе Св. Виктора и Апокалипсисъ Арх. Михаила—двъ темы, къ которымъ онъ непрерывно шелъ и для которыхъ онъ накопиль огромный матеріалъ. Первую изъ нихъ ему удалось довести до конца, но еще не удалось увидъть полностью въ печати.

Раньше всёхъ увидёли свётъ отрывки «Исторіи Патріарховъ» , для которыхъ нашелся восполняющій матеріалъ въ изданныхъ Zoega и Rossi частяхъ того же памятника въ борджіанской и туринской рукописяхъ. О. Э. доказалъ, что этотъ памятникъ не исторія патріарховъ, а похвальное слово св. Асанасію Великому; фрагменты изв'єстной исторіи патріарховъ Севира Ашмунейскаго онъ видить въ другой борджіанской рукописи (№ 160), которой въ той же работъ и посвятилъ небольшое изсл'ядованіе. Имъ были опред'ялены и мельчайніе «сиротствующіе» («verwaiste») кусочки изданнаго Росси текста; они составням рядъ новыхъ фрагментовъ похвальнаго слова св. Асанасію в.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bruchstücke der Sahidischen Bibelübersetzung, XVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Actes du 6 Congrès des orientalistes. Comptes-rendus I, 143 (краткое упоминаніе).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bruchstücke der Sahidischen Bibelübersetzung nach Handschriften der Kaiserl. Öffentlichen Bibliothek zu St. Petersburg. Lpz. 1885. XXIII + 32.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sieben sahidische Bibelfragmente. Zeitschrift für ägyptische Sprache und Alterthumskunde XXIII (1885), 19 — 22.

 <sup>5</sup> Mittelägyptische Bibelfragmente. Études dédiées à C. Leemans (Leide 1886), 95—102.
 6 Sahidische Bibelfragmente. I и II Изв. Акад Наукъ XXIII (1889), 257—268.
 373—381. (Изъ Собр. В. С. Голенищева и Музея Общ. Любит. Древ. Письм.) III Ibid. XXV, (1907), 083—0137. (Изъ Собр. Голенищева. Cod. orient. Berol. fol. 1605, Paris. 1305, Brit. Mus. Or. 3479 A. Berol. fol. 1348, 1349, 1605, in 80, № 409.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Koptische Fragmente zur Patriarchengeschichte Alexandriens. Mémoires de l'Académic des Sciences de St. Pétersbourg, t. XXXVI, № 11.

<sup>8</sup> Nachtrag z. d. Kopt. Fragm. z. Patriarchengeschichte. Изв. Акад. Наукъ IV, (1896), 287 — 48.

Въ 1890 — 92 г.г. были изданы и изслъдованы (). Э. нижне-сахидскіе отрывки впокрифическихъ дений Апостоловъ Варооломея, Филиппа, Андрея, Матоея, а также Петра и Павла: последнія по пріобретенным, В. С. Голенищевымъ папирусамъ начала V в. 1. Сравненіе съ нѣкоторыми параллельными текстами, напр. реіопскими, дало иногда характерные для Египта варіанты, напр. откликъ культа кобчика въ денніяхъ ап. Филиппа. Такіе пережитки древне-египетской старины всегда интересовали О. Э., который указываль на то, что копты въ своихъ агіологическихъ писаніяхъ иногда заимствовали отдільныя черты и изъ легендъ объ апостолахъ, и изъ древнихъ мученическихъ актовъ, и изъ преданій языческаго времени<sup>2</sup>. Подобный же пережитокъ онъ хотъль видеть и въ скитскомъ повествования о дочеряхъ императора Зинона, сопоставляя его съ извъстной легендой о чудъ бога Хонсу въ странъ «Бехтенъ». разсказанной на «стэдь Бентрештъ» 3. Къ этому же періоду его дъятельности относится и его докладъ въ Русскомъ Археологическомъ Обществъ «Коптская дегенда о нахожденій гроба Господня», представдяющій, главнымъ образомъ, переводъ изданной Росси туринской легенды. Докладъ имъ напечатанъ въ «Запискахъ Восточнаго Отдъленія Общества» 4.

Богатый матеріаль, собранный О. Э. во время заграничной командировки, особенно въ библютекахъ Рима, Турина, Неаполя, Парижа, постепенно имъ разрабатывался и издавался въ видъ длиннаго ряда непрерывно слъдовавшихъ другь за другомъ трудовъ. Этоть необычайный по ингенсивности періодъ научной деятельности начался съ изданія двухъ сахидскихъ текстовъ парижской Bibliothèque Nationale, относящихся къ раннему христіанству: отрывковъ изъ житія св. Кипріана Антіохійскаго (испов'єдь и страданіе) в и апокрифическаго сказанія св. Діонисія Ареопагита 6 о распятіи Христов'в, во время котораго онъ наблюдаль въ Баальбекъ содрогание природы, и о проповъди Ап. Павла въ Аеинахъ. Если первый изъ этихъ текстовъ не вноситъ чего либо новаго, такъ какъ повторяеть то, что извъстно изъ греческаго, зойопскаго и другихъ житій св. Кипріана (издатель и напечаталь подъ строкой соотв'єтствующія мъста греческаго текста), то второй является новостью апокрифической литературы. За этими трудами последовало исчернывающее изследование о немногочисленныхъ и более чемъ скромныхъ остаткахъ коптской Александріи 7, разсъянных въ видъ девяти листовъ по библіотекамъ Парижа, Лондона и Бердина. Всв прежнія попытки перевода и обработки фрагментовъ, не только Bouriant и Maspero, но даже Crum теперь должны быть признаны совершенно устаръвшими; О. Э. отнесъ происхождение памятника къ VI в., рукопись-къ XI,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Koptische Apokryphe Apostelacten, I, II. Пзв. Акад. Наукъ, XXXIII (1890), 509 — 581, XXXV (1892), 238 — 826; 2 фототип. табл.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kleine Kopt. Studien, II, 7.

<sup>3</sup> Die Geschichte von der Prinzessin Bentres und die Geschichte von Kaiser Zeno und seinen zwei Töchtern. Изв. Акад Наукъ XXXII (1888), 473 — 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> τ. IV (1889), 1 — 19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sahidische Bruchstücke der Legende von Cyprian von Antiochien. Зап. Ими. Акад. Наукъ, VIII, Ист.-фил., IV, № 6, стр. XII + 90. 1899.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Eine dem Dionysios Areopagita zugeschriebene Schrift Koptischer Sprache. Изв. Акад. Наукъ 1900, 267 — 306. Рукопись XV в. Рец. К. Piehl, Sphinx IV, 44 — 5.

<sup>7</sup> Der Alexanderroman bei den Kopten. Ein Beitrag zur Geschichte der Alexandersage im Orient. St. Petersb. 1903. Стр. XVIII — 161 — 2 табл. Рецензія Е. Anderson, Sphinx, IX, 133 — 136.

тексть восходить къ греческому оригиналу, но отличному отъ псевдокаллисееновскаго: кром' того коптскій переводчикъ позволяль себ' большую своболу и находился подъ вліяніемъ Библіи. Языкъ не чистый сахидскій, а съ примъсью среднеегипетскаго и со своеобразной ороографіей, что заставило посвятить ему особый этюдъ грамматическаго характера. Одновременно съ Александріей О. Э. обработалъ другой важный памятникъ копто-сахидской письменности, и притомъ одинъ изъ самыхъ позднихъ-XIII или XIV в., а именно странное религіозно-дидактическое произведеніе въ четверостипіяхъ, называемое по своей форм' (каждые три стиха подъ одну риему, последние везде на «он») «Тріадонъ» 1. Этотъ текстъ, написанный искусственнымъ языкомъ времени упадка, изобилующій насиліями надъ грамматикой и словаремъ въ угоду риемъ, состояль изъ 732 четверостишій и дошель до нась въ 3/5 своего настоящаго состава въ рукописи неаполитанской Національной библіотеки. Когда то Zoega издаль часть его, но безъ арабскаго перевода, который необходимъ для пониманія труднаго и запутаннаго текста. О. Э. далъ полное критическое изданіе сохранившейся части памятника съ арабскимъ переводомъ; последнее было исполнено при участіи покойнаго бар. В. Р. Розена. Къ сожальнію, объщаніе выпустить вторую часть съ нѣмецкимъ переводомъ и комментаріемъ покойный не успъл выполнить. Это издание особенно важно въ виду того, что «Тріадонъ» представляетъ оригинальный памятникъ коптской письменности и, притомъ, относится уже со времени ея заката, обнаруживая вліяніе арабскаго языка.— Последнимъ большимъ изданіемъ О. Э. была работа о коптскихъ отрывкахъ актовъ мучениковъ: Өеодора Восточнаго, Леонтія аравитявина, Ираклида и Исидора по рукописямъ борджіанскимъ, голенищевскимъ и др. И здъсь покойному удалось опубликовать только часть собраннаго матеріала <sup>2</sup>. Всё эти изданія исполнены съ необычайной тщательностью, можно сказать, съ любовью проявляющейся даже и въ ихъ внешнемъ виде. Все они снабжены превосходными указателями и, по большей части, прекрасными фототипическими воспроизведеніями отдільных страниць рукописей.

Кром'в этихъ отд'вльныхъ изданій, О. Э. непрерывно обогащаль науку множествомъ статей, изсл'вдованій, зам'втокъ и т. п., которыя онъ или пом'вщаль въ разныхъ юбилейныхъ в или иныхъ сборникахъ 4, или постепенно печаталь въ изданіяхъ Академіи Наукъ подъ общими заглавіями «Kleine Koptische Studien» и «Koptische Miscellen» 5, соединяя зат'вмъ въ большіе тома-сборники.

i

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Triadon. Ein sahidisches Gedicht mit arab. Übersetzung. I. Text. St. P. 1908. XVII + 251 + 3 табл. Рецензія E. Anderson, Sphinx, IX, 131 — 133.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bruchstücke Koptischer Märtyrerakten. I—V. Зап. Инп. Акад. Наукъ. XII, № 1. 1908. XII → 84 → 1 табл.

<sup>3</sup> Miscellanea Coptica. Aegyptiaca. Festschrift für G. Ebers. 37—41. Zwei Koptische Fragmente aus den Festbriefen des heiligen Athansius. Recueil de travaux redigés en mémoire du jubilé scientifique de M. D. Chwolson (Berl. 1899), 189—197.— Два фрагмента борджіанской рукописи изъ 1-го и 25-го пасхальнаго посланія св. Аеанасія В.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die Thalassios-Legende bei den Kopten. Corpus Hamleticum. Cf. Byzant. Zeitschr. IX (1900), 382 — 387.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Изв. 1907, 141 — 151, 495 — 510; 1908, 56 — 72, 191 — 208, 589 — 605, 1067 — 1089, 1823 — 1354; 1909, 341 — 364, 393 — 404; 1910, 61 — 86, 169 — 185, 347 — 370, 1097 — 1128, 1461—1468; 1911, 327—348, 453—468, 927—940, 1135—1158, 1237—1266; 1912, 163—180, 517—529; 1913, 538—554, 627—638; 1914, 485—513, 525—540, 915—934; 1915, 205, 226.

Съ 1899 года онъ напечаталъ 58 статей, какъ «Kleine Koptische Studien» 1 составившихъ большой томъ и два выпуска и 150 «Miscellen» въ двухъ томахъ. Это быль какь бы единоличный органь по коптоведеню, въ которомъ О. Э., не откладывая до большого исчернывающаго изданія, сообщаль свои наблюденія надъ коптскими текстами, свои лексическія и грамматическія изысканія. конъектуры, возстановленія текстовъ, замічанія по поводу изданій, выходившихъ за это время. Ни одна работа по коптовъдънію не проходила мимо его критики, которая, при всей корректности тона, неръдко была безпощадна... "Im Laufe der letzten zwanzig Jahre sind nicht wenige Koptische Texte herausgegeben und übersetzt worden, doch können lange nicht alle den Anspruch erheben, grossen Nutzen gebracht zu haben. Ebenso wie auf dem Gebiete des hieroglyphischen ist auch auf dem Gebiete des Koptischen nicht wenig gesündigt worden. Es ist aber die höchste Zeit, dass auch hier mit dem alten Sauerteige aufgeräum $t^2$  werde» — таковы справедливыя слова строгой филодогической школы, представителя того покольнія египтологовь, которое дало Эрмана, Штейндорфа и ихъ учениковъ, успъшно ведущихъ свою науку къ акрибіи классической филологіи. О. Э. неуклонно проводиль эту программу въ своихъ работахъ, исправляя плохія изданія, очищая тексты, осторожно, остроумно и уб'вдительно возстановляя ихъ изъ жалкихъ остатковъ строкъ и словъ и возвращая наукъ. И здёсь ему помогало, между прочимъ, хорошее знаніе Библіи и необычайное терпеніе въ поискахъ. Онъ неоднократно указываль на то, что безъ этихъ качествъ нечего приниматься за работу надъ коптскими текстами. Къ этому, конечно, необходимо прибавить, что следуеть обладать действительнымъ знаніемъ коптскаго языка и что такое знаніе его, какимъ отличался покойный, принадлежить къ числу исключительныхъ явленій — онъ понималь и чувствоваль всё тонкости этого языка, его грамматики и лексикона.

Кром' мелких зам' токъ грамматического и лексического характера, кром' в замівчаній къ текстамъ и разборовъ изданій ихъ, въ сборникахъ мы находимъ и крупныя работы, липь по недоразумьнію причисленныя къ «Kleine Studien». Таковы, напр., этюды: XVIII. «Bemerkungeu zum koptischen Kambyses-Roman», XLIII "Zu einer Rede des Athanasius", XLV "Bemerkungen zu einigen Werken des Schenute». LVI "Zu einem Encomium auf den hl. Claudius". LVII. "Zu einem Encomium auf den hl. Athanasius». Первый, кром'в многочисленныхъ текстуальныхъ замъчаній къ памятнику, открытому и изданному Шеферомъ, кромъ исправленій переводовъ, касается характера и источниковъ «романа о Камбизѣ». Онъ высказываеть мивніе, что авторомъ быль пламенный египетскій патріоть, начитанный въ Библіи, особенно хорошо знавшій пророка Іеремію, знакомый съ классиками, напр. Геродотомъ и Ксенофонтомъ. Самое произведение не столько романъ о покореніи Египта, сколько похвальное слово египетскому народу. Онъ даеть после Пунтони и Эрмана новое доказательство въ пользу знакомства коптовъ съ греческой классической литературой. Другія большія работы, комбинируя собранный О. Э. матеріалъ съ изданнымъ, возстановляютъ большія части важныхъ памятниковъ святоотеческой и житійной литературы; въ посл'іднемъ онъ снова возвращается къ старой темѣ о похвальномъ словѣ св. Асанасію

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Изв. Акад. Наукъ X (1899), 403—434. XIII (1900), 1—163. XIV (1901), 289—313. XXI (1904), 041—0289. XXV (1906), 01151—0193. Записки Имп. Акад. Наукъ. VIII, № 12 (1908), стр. 68. XI № 4 (1912), стр. 146 → 3 табд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Alexanderroman, XVL

В., для возсозданія котораго матеріаль успівль въ значительной степени увеличиться. Не будемъ останавливаться на многихъ другихъ, боліве мелкихъ статьяхъ того же характера, столь же важныхъ не только для коптовіда, но и для изслідователя древнехристіанской письменности вообще, упомянемъ только объ этюді IX «Zur Geschichte der Bekehrung der Iberer zum Christenthume», развитіемъ котораго было изслідованіе «Iberica» 1. Здівсь авторъ указываеть на хорошую взаимную освідомленность коптовъ и грузинъ, обусловленную іерусалимскими сношеніями, собираеть соотвітствующій матеріаль съ возможной полнотою и доказываеть, что настоящимъ именемъ св. Нины было Оеогноста, Нина же является нарицателемъ поппа—убууся. Этюдъ IV собираеть въ коптской письменности свіддінія объ Индіи и т. п.

Труды О. Э. доставили ему почетное имя во всемъ ученомъ мірѣ и вызвали рядъ въ высшей степени благопріятныхъ отзывовъ въ ученыхъ изданіяхъ. Еще въ 1903 г. Seymour de Ricci посвятиль его ученой діятельности спеціальную статью<sup>2</sup>. Масперо въ рецензіи на Kleine Koptische Studien говорить, напр., следующее: «М. de Lemm est sans contredit le mieux armé et le plus doué de sens critique de tous les savants qui depuis vingt ans se sont occupés de la dernière forme de la langue égyptienne. Non seulement il connaît ses textes à merveille, quand même ils sont encore cachés dans les bibliothèques les plus lointaines de l'Europe, mais il les manie avec une habileté et une sûreté de methode qui n'est qu'à lui. C'est plaisir de lui voir prendre un passage incomplet, ou mal publié, ou qui contient des mots absents du dictionnaire, puis, le restituer, le redresser, réunir des exemples en quantité et en tirer le sens qui avait échappé à ses prédécesseurs. Si l'on voulait lui adresser un reproche, ce serait peut-être de ne pas savoir s'arrêter à temps et de continuer son explication quand elle est déjà plus que suffisante à prouver sa thèse, mais dans un domaine aussi inexploré encore qui oserait dire qu'une démonstration est vraiment trop longue?» 3... Покойный шведскій египтологь Karl Piehl въ своей рецензія на одинъ изъ его трудовъ пишетъ, что онъ «mérit de servir de modèle à quiconque est désireux d'apprendre comment on doit s'y prendre, lorsqu'il s'agit de composer un ouvrage de philologie copte» 4.

Будучи большой ученой силой международнаго значенія, О. Э. и для русской науки оказаль существенныя услуги, хотя только двё изъ своихъ статей написаль на русскомъ языкё 5. Онъ быль первымъ у насъ университетскимъ египтологомъ и, несмотря на свою кратковременную преподавательскую дёятельность, успёль укоренить въ петроградскомъ, а чрезъ него и въ другихъ русскихъ университетахъ традиціи нашей науки, и притомъ въ то время, когда интересъ къ той области научнаго знанія быль еще у насъ ничтожный, когда

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Зап. Акад. Наукъ, VII (1906), № 6. Рецензія Anderson, Sphinx, X, 35 — 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Les études Coptes en Russie et les travaux de M. von Lemm. Revue Archéologique 1903, II, 302 — 318.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Revue Critique 1905, 323 — 4. Cp. ibid. 1907, 124. 1913, 403 — 4.

<sup>4</sup> Sphinx, 4, 45

<sup>5</sup> Кром'в указаннаго реферата «Коптская легенда о нахожденів Гроба Господня» онь пом'встиль еще тексть къ цв'втной таблицъ изъ коптской рукописи съ миніатюрами, надавной Московскимъ Музеемъ Изящныхъ Искусствъ (б. колл. Голенищева), подъ заглавіемъ: Отрывокъ изъ посланія ап. Іакова на коптскомъ языкѣ. Изъ собр. В. С. Голенищева № 4786. Памятники Музея Изящныхъ Искусствъ. І, 59, табл. Х. См. еще его зам'вчанія по поводу нашего доклада въ Русск. Археол. Общ. о препод. Кирѣ. Зап. Восточн. Отд. XV, XVIII.

занятія египтологіей считались чуть ли не чудачествомъ, если не чёмъ либо худшимъ и когда даже въ ежедневной печати могли появляться подписанныя людьми, причастными наукъ, статьи, въ которыхъ съ пренебрежениемъ говорилось, что въ университетъ могуть находиться и охотники заниматься египетскими јероглифами... Но не на одной университетской каоедрѣ О. Э. былъ представителемъ своей науки въ Россіи-всь мы были свидетелями его неутомимой. более чемъ тридцатилетней деятельности въ Азіатскомъ Музев Академіи Наукъ, учрежденіи, столь дорогомъ и близкомъ сердцу каждаго русскаго оріенталиста, порядокъ, богатство, гостепримство и уютность котораго въ значительной мірть были обусловлены личностью и дівятельностью покойнаго. Для благоустройства музея онъ не тяготился никакой работой, хотя бы она и не всегда, казалось, соотвътствовала ученому, и притомъ съ такимъ именемъ, какое было у него. Благодаря его стараніямъ, отдівлы классическаго и христіанскаго Востока стоять въ Музев на должной высотв. Наконецъ, сколько ученыхъ и не ученыхъ обращалось въ ствнахъ Музея за совътомъ и справками къ О. Э. и сколько научныхъ сведений такимъ путемъ ему пришлось распространить. Отмътимъ еще одну черту научной дъятельности покойнаго. Въ своихъ многочисленныхъ работахъ онъ привлекалъ и русскій и вообще славянскій матеріалъ и указываль на русскую ученую дитературу, косвенно давая понять необходимость знанія того и другой для занимающихся письменностью христіанскаго Востока.

НЕКРОЛОГИ.

Ученое насл'єдство покойнаго чрезвычайно богато. Посл'є него осталось множество копій коптскихъ и эвіопскихъ рукописей, сд'єданныхъ съ оригиналовъ въ библіотекахъ Берлина, Парижа, Лондона, Неаполя, Турина, собраній б. Голенищевскаго и Лихачевскаго, фотографіи различныхъ коптскихъ текстовъ, н'єколько вполн'є законченныхъ работъ и огромное количество зам'єтокъ. Такъ, имъ вполн'є приготовлены къ печати изсл'єдованія о легенд'є объ обр'єтеніи гроба Господня, бывшей темой его доклада въ Археологическомъ Обществ'є, о коптскомъ перевод'є творенія Епифанія о 12 камняхъ, объ ахмимскомъ заклинаніи, о страданіи Ап. Симона, зам'єтки къ новому изданію коптскихъ текстовъ Видде, изданіе двухъ похвальныхъ словъ Іоанну Крестителю, серія новыхъ Кортізсне Мізсеllen и т. д. Весь этотъ матеріалъ, обогатившій Азіатскій Музей, потребуеть многихъ л'єть для изданія и разработки.

Б. Тураевъ.

## Памяти І. А. и Д. А. Кипшидзе и С. Ломія <sup>1</sup>.

Случай, часто бывающій изумительнымъ, сдёлалъ то, что я занимался армянскимъ терминомъ, названіемъ созв'єздія «трехъ маговъ», когда мнё вручили письмо отъ 24-го іюня 1919 г. изъ Тифлиса о смерти трехъ моихъ учениковъ, въ томъ числе и І. А. Кипшидзе. Кавказов'єдный небосклонъ не великъ, еще менте обширенъ онъ въ перспективт нашей пік лы, и я нисколько не смущаюсь на такомъ маломъ небосклонт, далеко не насчитывающемъ полноты созв'єздій, далеко вообще не зв'єздномъ, и мелкія св'єтлыя точки приравнять къ св'єтламъ. Для насъ, ищущихъ утішенія больше въ предпріятіяхъ будущихъ, чемъ стяжаніяхъ прошлаго, три покойныхъ работника были тремя зв'єздами изъ пояса Оріона.

Случайно, конечно, совпадение ихъ смерти.

Смерть двухъ молодыхъ грузиновъдовъ не имъетъ какъ будто особаго отношенія къ смерти старшаго изъ почившихъ — І. А. Кипшидзе, развъ она нарушаетъ и то, что казалось достаточно жизненно оправдываемымъ въ стихъ Шоты изъ Рустава — «Встръчу устроитъ въ концъ Земля юношамъ со старцами»: тутъ всъ молодые, и старшій между ними І. А. Кипшидзе далекъ былъ отъ грани старости, ему не было и сорока лътъ.

Однако І. А. Кипшидзе, несомнѣнно, былъ причиной или поводомъ къ тому, что къ кавказовѣдѣнію пріобщился его младшій братъ, Д. А. Кипшидзе, тутъ по связи крови, по семейной связанности, да и С. Ломіа, тутъ уже по кровной связи адепта съ предметомъ спеціальнаго изученія І. А. Кипшидзе — мегрельскимъ языкомъ; С. Ломіа былъ мегрелъ.

С. Ломіа быль самымъ молодымъ изъ трехъ лишь въ качествъ питомца Петербургскаго Университета. До вступленія его въ учащуюся среду Ломіа учительствоваль въ сельской школь. Онъ не быль первымъ въ этомъ отношеніи: такова была жизненная школа и Вукола Беридзе, и изъ этой школы, со слабымъ еще тогда здоровьемъ, и тогда еще носившій въ себъ бользнь, унесшую его въ могилу, скромный, спокойный, тихогласный Ломіа настойчиво работаль, методически припадая въ Петроградскомъ Университеть ко всему тому,

<sup>1</sup> Эти нѣсколько словъ памяти почившихъ моихъ учениковъ были прочитаны въ засѣданіи Восточнаго Отдѣленія Русскаго Археологическаго Общества, членомъ котораго состояль І. А. Кипшидзе.

что удавалось нашему бывшему факультету восточныхъ языковъ, да и не одному нашему факультету, давать по части кавказовъдънія или соприкасающихся съ нимъ наукъ. По окончаніи курса, владія въ достаточной для начинающаго работника мъръ знаніемъ и грузинскаго, и армянскаго языковъ, онъ по своей иниціативъ занялся діалектическими изысканіями вътой живой средъ мъщаннаго населенія ахалцихскаго убода, гді исконная грузинская и исконная армянская річь, да впостедствии внесенная турецкая и еще поздне вторично армянская речь, не способствують уясненію національных межь, а скорве заметають следы действительных в межплеменных в демаркаціонных в линій. С. Ломів въ эту среду былъ направленъ не научной командировкой и не академической работой, а политической пропагандой, какъ партійный дізтель: онъ быль грузинскимь соціалистомъ-федералистомъ, и тімъ боліве ему чести, что въ захватывавшей его политической борьбъ онъ не упускаль изъ виду научныхъ интересовъ, усвоенныхъ имъ въ пониманіи петроградской школы. Какъ живой стоить онъ передо мною, когда въ іюнъ 1917-го года въ одной изъ комнать гостинницы «Съверные номера», въ Тифлисъ, явившись подълиться своими наблюденіями по посъщенному имъ Ахалцихскому, да и Ахалкалакскому околотку, тихо, но съ увлечениемъ энтузіаста депифрировалъ сокращенно занесенные имъ въ дневникъ лингвистические и археологические факты. Сообщения его послужили лишнимъ стимуломъ, чтобы маршрутъ мой изъ Тифлиса въ Ани, вопреки привычкъ пользоваться обычнымъ короткимъ жельзнодорожнымъ путемъ по Карсской дорогъ, направить на лошадяхъ черезъ Боржомъ, Ахалцикъ, Ахалкалакъ и т. д. Для меня его устный докладъ сдёлаль вполнів яснымъ, что въ Ломіа мы имъемъ работника, способнаго не только подмъчать въ натуръ любопытные факты, но и производить научно важные наблюденія, да и самостоятельно намъчать построенія, къ которымъ они клонять. Потому естественно, что, не располагая лично достаточнымъ временемъ для предполагавшихся мною работъ по грузинскимъ говорамъ въ указанномъ районъ, гдъ господствовала нъкогда месхійская грузинская річь-раг excellence литературная, и древняя, средневіковая (достаточно сказать, что это речь поэта Шоты изъ Рустава), я спокойно передовърилъ ему исполнение намъчавшейся мной въ общихъ чертахъ для себя программы, предоставивь ему свободу въ конкретизаціи отдёльныхъ заданій. Съ этой лингвистической программой онъ быль первымъ, получившимъ научную командировку отъ Кавказскаго Историко-Археологическаго Института. Отчетная работа его по командировкъ хранится въ названномъ Институтъ, какъ то сообщаетъ Г. Н. Чубиновъ

Въ заключеніе отмѣчу, что еще въ первыхъ попутныхъ своихъ наблюденіяхъ Ломією было обращено вниманіе на Мурджахетскую стелу близъ Ахалкалака, въ описаніи Ростомова и въ опредѣленіи Е. С. Такайшвили (какъ фаллъ) вызывавшую сомнѣніе покойнаго Я. И. Смирнова и подозрѣніе, не имѣемъ ли въ ней вишапа. Совершенно ясно описанные и сопровожденные рисункомъ ея детали въ первомъ, еще устномъ, докладѣ о личной его, Ломіи, поѣздкѣ меня убѣдили, что въ памятникѣ мы дѣйствительно должны имѣть дѣло съ вишапомъ. Въ дальнѣйшемъ это подтвердилось при личномъ осмотрѣ (стелъ оказалась пара), и, такимъ образомъ, благодаря покойному Ломіи днемъ раньше установилось, что районъ распространенія вишаповидныхъ стелъ не ограничивался Гехамскими горами въ Эриванской губерніи, доходя на сѣверо-западъ до верхняго теченія Куры, до Ахалкалака.

Я. И. Сипрновъ въ моей памяти тесно связанъ и со спеціальнымъ направленіемъ, которое приняли работы Д. А. Кипшидве-археологическія. Еще въ 1914-мъ году Д. А. Кипшидзе быль однимъ изъ трехъ, которымъ было мною довърено производство раскопокъ въ селъ Муръ (Mur-1), у вратъ Сваніи, въ поискахъ ивста погребенія Максима Исповідника: это были Н. Н. Тихоновъ (убитый у Карпать въ великой войнѣ, 14-го мая 1915-го года), прошедшій техническую школу по производству раскопокъ въ Ани и въ то же время искусный исполнитель фотографическихъ снимковъ археологическаго матеріала, Е. Д. Микеладзе, грузиновідь, принимавшій годомъ раньше, именно въ 1913-мъ году, участіе въ анійскихъ раскопкахъ, и Д. А. Кипшидзе, которому было поручено осмотромъ близлежащихъ памятниковъ и опросомъ окрестнаго населенія найти для осв'єщенія древностей въ Мур'є опору или пережиточные ихъ самихъ отклики въ мёстныхъ памятникахъ матеріальной культуры и мъстныхъ народныхъ преданіяхъ. Порученіе было выполнено съ добросонъстностью, со скрупулезностью стараго опытнаго филолога (Е. Д. Микеладзе тогда было списано житіе Максима Испов'ядника по п'ынному тексту Мартвильской рукописи въ Мегрелін Х-го віжа). Д. А. Киппидзе мий казался болье по расположению своему и полготовкъ призваннымъ работать въ области нисьменных или устных литературно-филологических изысканій. Но на государственномъ экзаменъ у Я. И. Смирнова на меня произвели впечататьние продуманные и совершенно зръдо научно формудированные отвъты Л. А. Кипшидзе на задававшіеся ему вопросы по Уплис-цихскимъ пещерамъ, въ рисункахъ Dubois. Въ 1915-мъ году Д. А. Кипшидзе быль приглашенъ мною въ Ани для описанія пещерныхъ построекъ средневъковаго армянскаго городища. Д. А. Кипшидзе и въ этотъ разъ съ избыткомъ оправдаль оказанное ему доверіе. О результатахъ его анійскихъ работь я имель честь обстоятельно докладывать въ Восточномъ Отделеніи въ одномъ изъ отчетовъ объ анійскихъ кампаніяхъ. Плодъ кропотливыхъ настойчивыхъ его работъ, въ видъ весьма толстой рукописи, снабженной фотографическими снимками, лежить у насъ здёсь въ Петрограде, въ архиве Кавказскаго Историко-Археологическаго Института. Мы всв, бывшіе въ Ани, были свид'єтели, какъ не щадя силь, не жалья себя, Д. А. Кипшидзе, страдавшій туберкулезомъ, съ точностью хронометра выполняль дневныя заданія своей общирной работы. Когда у меня возникла мысль, восполнить изследованіе использованныхъ въ средніе въка для современнаго христіанско-культурнаго строительства пещерных пом'вщеній описаніемъ Вардзійскихъ пещеръ въ Грузіи, близъ Ахалкалака, и это предпріятіе сділать однимъ изъ первыхъ въ работахъ Кавказскаго Историко-Археологического Института, мнв казалось, что лучшаго исполнителя я не могу найти, какъ описатель пещерныхъ помъщеній Ани, и Д. А. Кипшидзе былъ командированъ Кавказскимъ Историко-Археологическимъ Институтомъ вмъстъ со спеціальнымъ фотографомъ. Онъ былъ командированъ одновременно съ Ломіа, вмість сь Ломіа, и вмість съ отчетной работой Ломіа хранится и отчетная работа Д. А. Кипшидзе въ Тифлисв въ Кавказскомъ Историко-Археологическомъ Институтъ, какъ пишетъ Г. Н. Чубиновъ.

Д. А. Киппидзе быль захвачень Вардзійскими пещерами. Его письма, получавшіяся мною въ Ани, были большимь удовлетвореніемь, внушавшимь не только увіренность въ успішности данной задачи по Вардзій, но и въ полученій работника спеціалиста вообще по среднев'вковымъ пещернымъ постройкамъ

Кавказа. Однако, Д. А. Кипшидзе отнюдь не терялъ интереса къ литературно-филологическимъ изысканіямъ. Заявившій себя еще на студенческой скамый серьезнымы отношениемы кы грузино-палестинскимы разысканіямы. когда изданный мною синодикъ Крестнаго монастыря быль следанъ предметомъ ряда докладовъ слушавшихъ одновременно лекціи по грузинскому языку и грузинской литературъ Блейка, Ломіа, Д. А. Кипшидзе, я передаль Д. А. Кипшидзе мой списокъ житій грузинскихъ діятелей въ Палестині для подготовки текста къ изданію и русскаго перевода. И зд'єсь я им'єдъ дишній случай убъдиться въ большой скрупулезности молодого работника, волновавшагося, что или въ переводъ или въ подлинномъ текстъ что либо имъ недосмотръно, что либо ускользнуло отъ его вниманія, и бравшаго не разъ готовую работу для пересмотра. Сейчасъ работа эта цъликомъ набрана, давно набрана (всего 17 гранокъ Христіанскаго Востока), и давно была бы сверстана, напечатана и издана, если бы не переживаемые нами типографскія условія. Д. А. Кипшидзе, не чуждый родныхъ національныхъ интересовъ, по складу своего характера быль типичнымь ученымь работникомь, находившимь полноту жизненнаго своего удовлетворенія въ научныхъ занятіяхъ.

Того же склада по существу быль и І. А. Кипшидзе, со смертью котораго престарівлый отець, священникь, лишился единственной поддержки и остались вдова его самого съ малолітними дітьми. Если бы не семейныя обстоятельства и совершенно справедливыя опасенія одинаковых трудностей для семьи пережить наступившія условія вмісті съ нимъ въ Петрограді или въ разлукі съ нимъ въ Тифлисі, І. А. Кипшидзе остался бы въ нашихъ рядахъ на своемъ посту ученаго работника, призваннаго углублять свою спеціальность отстаивать ея далеко не всіми въ научномъ мірі признанные права все той же научной работой, онъ несъ бы вмісті съ нами всі тяготы петроградскаго сидінія ученыхъ.

Лишь по общественной средь, въ которой I. А. Кипшидзе росъ, онъ увлекаемъ былъ политическими интересами. Жизнь Кавказа была такова, что уроженецъ его безъ политическаго интереса, притомъ политическаго интереса съ національнымъ уклономъ, такъ же былъ бы не реаленъ, какъ въ настоящихъ нашихъ условіяхъ жизнь безъ спекулянтовъ.

І. А. Кипшидзе быль воспитанникь той православной семинаріи въ Кутаись, которую впоследствіи властямъ пришлось закрыть, такъ какъ каждое серьезное просветительное учрежденіе въ переживавшихся на Кавказе условіяхъ являлось источникомъ пониманія ихъ несносности и необходимости ихъ упразднить. Большинство грузинскихъ деятелей соціаль-демократической партіи происходило изъ грузинъ-имерцевъ и грузинъ-гурійцевъ, и добрая часть ихъ, особенно работавшихъ въ сельскомъ населеніи, въ самыхъ глухихъ углахъ Грузіи, была изъ питомцевъ Кутаисской семинаріи. І. А. Кипшидзе, также изъ грузинъ-имерцевъ, также воспитанникъ духовной семинаріи въ Кутаисъ, не могъ избёгнуть той же жизненной школы. Одно время, спасаясь отъ полицейского надзора, вынужденъ былъ провести зимніе мёсяцы, полные лишеній, въ Сваніи, нестерпимой по условіямъ жизни именно зимой, гдё въ реальной средё І. А. Кипшидзе очень еще молодымъ, по всей видимости, пришлось по своему передумать объ усвоенныхъ имъ пропагандой идеяхъ.

Интересь къ нимъ однако I. А. Киппидзе сохранялъ и въ Петербургъ въ первые годы студенчества, когда за присутствие изъ любопытства на неле-

гальномъ собраніи въ одномъ изъ рабочихъ кварталовъ, І. А. Кипшидзе былъ высланъ на Кавказъ безъ права вернуться въ столицу; будучи студентомъ физико-математическаго факультета по естественному отдѣленію, І. А. Кипшидзе усердно посѣщалъ напіи лекціи и успѣшно занимался и по грузинскому, и по армянскому языкамъ; это знаніе личное І. А. Кипшидзе по лекціямъ миѣ дало возможность вступиться за него, и ректору удалось добиться разрѣшенія для І. А. Кипшидзе вернуться на короткій срокъ въ Петербургъ, чтобы онъ могъ сдать экзамены и зачетныя работы по физико-математическому факультету, и затѣмъ проститься съ нашимъ Университетомъ. Была еще надежда дальше выхлопотать эму право на проживаніе въ Петербургъ, какъ студенту, занимавшемуся на факультетъ восточныхъ языковъ. Не знаю, сдаль ли онъ свои экзамены или зачетныя работы по возвращеніи въ Петербургъ, но по пріѣздѣ въ Петербургъ І. А. Кипшидзе съ физико-математическаго факультета перепіель на факультетъ восточныхъ языковъ, и про него забыла бдительная полиція.

І. А. Кипшидзе кавказовъдныя занятія свои по переходъ на факультеть восточныхъ языковъ повель совершенно сознательно и продуманно въ смыслъ плана, какъ лингвистъ, и вскоръ, еще студентомъ, онъ могъ быть призванъ къ сотрудничеству въ начатомъ тогда предпріятіи по изследованію яфетическихъ языковъ шипящей группы, въ то время именовавшейся «тубал-кайнской». Въ 1909-мъ году въ вакапіонное время онъ быль командированъ факультетомъ восточныхъ языковъ въ Мегрелію уже «для продолженія изученія на мъсть мингрельскаго языка». Тогда еще І. А. Кипшидзе им'єль попутное порученіе «собрать дополнительные матеріалы по чанскому языку въ Русскомъ Лазистанъ», и тогда еще послъ совершенныхъ имъ уже лингвистическихъ экскурсій по Мегреліи располагаль результатами» въ видъ «грамматики мингрельскаго языка, мингрело-русскаго словаря и хрестоматіи», въ процессъ подготовки для изданія, какъ писалъ онъ въ предисловіи работы о чхальскомъ говорѣ, озаглавленной «Дополнительныя свъдънія о чанскомъ языкъ (изъ лингвистической экскурсів въ Русскій Лазистанъ, Пет. 1911). Это являлось необходимымъ, не териввшимъ отлагательства дополненіемъ къ моей грамматик чанскаго языка.

По части обработки грамматики живой рвчи І. А. Кипшидзе быль большой мастерь, какъ то можно видъть по литографированной грамматикъ грузинскаго языка въ серіи курсовъ кавказскихъ туземныхъ языковъ для кандидатовъ на судебныя должности Министерства Юстиціи (Пб. 1911). Мнъ приплось нъсколько разъ быть на его лекціяхъ для посътителей названныхъ курсовъ, и вполнъ понимаю, почему слушавшіе его студенты и въ Университетъ высоко цънили его преподавательскій талантъ.

І. А. Кипшидзе, отойдя совершенно отъ политическихъ интересовъ къ научнымъ, сохранилъ свое соціалъ-демократическое, тогда и на Кавказѣ отнюдь не окрашенное націонализмомъ настроеніе. Этому помогалъ и характеръ спеціальныхъ лингвистическихъ его занятій, и вообще факультетская или университетская, пропитанная научными интересами атмосфера Петербурга. Уже то, что І. А. Кипшидзе, грузинъ, взялся за изслѣдованіе и составленіе грамматики мегрельскаго языка съ точки зрѣнія мѣстной національной оцѣнки было преступленіе. І. А. Кипшидзе имѣлъ смѣлость въ самомъ Кутаисѣ, передъ грузинской аудиторією, цѣлую лекцію посвятить значенію мегрельскаго языка и необходимости его изученія, и былъ повидимому, смущенъ холоднымъ пріе-

момъ, но не поколебленъ въ правильности своего отношенія къ вопросу о мегрельскомъ языкъ.

На грамматикъ мегрельскаго языка, магистерской диссертаціи покойнаго, я не буду останавливаться. Когда я даваль о ней отзывъ, нъкоторымъ показавшійся черезчуръ восторженнымъ, я не зналъ, что работа эта получитъ особую цънность для ръшенія ряда важнъйшихъ вопросовъ, въ томъ числъ скиескаго. Но тогда уже было ясно, и постепенно это еще болъе выяснилось, что въ І. А. Кипшидзе имъемъ работника, на котораго спокойно можно возложитъ дальнъйшее обнаруженіе всего фактическаго богатства живой ръчи шипящей группы яфетическихъ языковъ. Болъе того, я увъренно п спокойно ждалъ, какъ къ нему перейдетъ естественно и работа надъ сванскимъ языкомъ, съ которымъ его связывали и воспоминанія совсьмъ молодыхъ годовъ. По чанскому языку онъ сдълать еще дальнъйшіе успъхи по углубленію нашихъ знаній, далеко опережающіе то, что имъется въ моей работъ.

Но I. А. Кипшидзе отнюдь не быль лишь работникомъ по живымъ безписьменнымъ или письменнымъ яфетическимъ языкамъ. Его умѣніе мастерски справляться съ трудностями древне-грузинскихъ текстовъ было основано въ значительной мере на большой работь, которую онъ вель по грузинской лексикографіи: это порученное ему Академіей Наукъ изданіе безподобнаго по содержательности, несмотря на небольшой на видъ его размёръ, грузинскаго словаря С. Орбеліана. Порученіе было исполнено блестяще и по быстротв и исчерпывающей полнот'в использованія всёхъ рукописныхъ списковъ (около 30), имъ же предварительно классифицированныхъ. Внимательный пересмотръ первыхъ щести гранокъ меня лишній разъ уб'ёдиль въ высокой ц'ённости произведенной І. А. Кипшидзе работы. Будеть понятно, почему я вполн'й дов'ррялся его переводамъ съ грузинскаго, убъдившись въ ихъ высокомъ качествъ. И въ XB, и въ ВАС я избъгалъ подписывать къ печати грузинскія части, безъ предварительнаго просмотра имъ. Сотрудники названныхъ изданій изъ грузиновъдовъ, весьма извъстные своими спеціальными знаніями, могли не замътить, отъ какихъ досадныхъ недосмотровъ и погрешностей освобождаль ихъ изданія и переводы такой просмотръ, сделанный І. А. Кипшидзе.

Развернувшіяся съ февральской революціи событія увлекли всёхъ трехъ въ водовороть злободневныхъ политическихъ происшествій, однако Д. А. Кип-шидзе оставался въ сторонё отъ чисто политическихъ дёлъ, въ поискахъ средствъ къ жизни для обезпеченія себё возможности научныхъ занятій въ Тифлись. Съ теченіемъ времени им'єлось въ виду, по открытіи вакансіи, привлечь Д. А. Кипшидзе въ постоянные работники Кавказскаго Историко-Археологическаго Института, какъ и Ломіа. Но Ломіа оказался въ Реште, гдё онъ и умеръ.

І. А. Киппидзе быть въ составъ преподавательскаго персонала Грузинского (Тифлисскаго) Университета, и липь на одинъ моментъ выступаетъ онъ какъ свъдующее лицо при переговорахъ въ Трапезундъ съ турками объ уступкъ Грузіи Лазистана по провозглашеніи кавказскимъ сеймомъ отдъленія Кавказа отъ Россіи. І. А. Киппидзе въ письмъ, подъ впечатлъніемъ видъннаго, давалъ мнъ чувствовать трезвую оцънку совершавшагося на его глазахъ особой редакцією сообщенія о происшедшемъ. Онъ писалъ: «Турки не только не соблаговолили уступить намъ Лазистанъ, но, наоборотъ, потребовали себъ Батумъ. Мы вернулисъ». І. А. Киппидзе поддержку могь находить для душевнаго равновъсія

лишь въ научныхъ работахъ, въ которыя онъ вошелъ слишкомъ основательно, чтобы замънить ихъ иными интересами.

Но насъ сейчасъ не займутъ привходящія личные его качества (необычайное спокойствіе и безграничная терпимость), а также достоинства важным и для ученаго, методичность работы, большая работоспособность, аккуратность (безъ его содійствія мы до сего дня не иміли бы и перваго выпуска грузинской библіографіи). Намъ хотілось охарактеризовать разность выбора предметовъ изслідованія у трехъ работниковъ, ныні покойныхъ.

Небо наше кавказовъдное не звъздное, матеріалы кавказовъдные богатые, громадные, когда мы съ письменными соединяемъ и живые — какъ словесные, такъ вещественные, и лежать они какъ въ безпорядочномъ архивъ, случайно нагромоздившись точно послъ столпотворенія, и когда мы лишаемся трехъ новыхъ путеводныхъ свътильниковъ, загоравшихся или уже разгоравшихся, съ какими подходили три работника, каждый къ объектамъ своей спеціальности, то становится темно не только на и безъ того бъдномъ нашемъ небоскловъ, но и на душъ, а въ живомъ архивъ кавказовъдныхъ матеріаловъ еще темнъе, еще мрачнъе.

Н. Марръ.

#### Разныя извъстія и замътки.

— Сигель грузинскаго царя Ираклія II о князьяхь Аргутинскихь. Печатаемый ниже сигель грузинскаго царя Ираклія II-го, отъ 28 августа 1783 года данный въ подтвержденіе княжескаго достоинства грузинскихъ тавадовъ (князей) «Аргут» овыхъ (ъбедомобо), извлеченъ нами изъ архива Тифлисскаго Дворянскаго Депутатскаго Собранія (д. старой комиссіи № 53, ч. 2-я). Это — досель еще не изданный въ подлинникъ документъ, касающійся фамильной исторіи князей Аргутинскихъ-Долгорукихъ. Въ виду большого интереса, вызываемаго этимъ документомъ, мы его приводимъ съ параллельнымъ нашимъ русскимъ переводомъ. Этотъ-же сигель въ армянскомъ переводъ изданъ прот. Гютомъ Аганянцемъ (Впилу чирпирим Ирпиримъ, ч. I, 1778—1800 [Ришь Хилп Чинпиримъ, кн. IX], Тфл. 1911, столб. 395—396).

Сигель писанъ на плотной бомбицинѣ, въ  $31.5\times46,8$  см., въ 2 стр. красивымъ почеркомъ военнаго письма, причемъ самый текстъ состоитъ изъ 24 строкъ, включая сюда и датировку, изъ коихъ 20 на страницѣ лицевой, а остальныя 4 на страницѣ оборотной.

Наличный въ сигель терминъ долуже, означающій вообще князя, владовмельнаю князя, въ данномъ случав мы переводимъ какъ обладатель. Хотя дъждедут въ дословномъ переводь означаетъ «Долгоплечій», по-арм. Вришующей при въ дословномъ переводь означаетъ «Долгоплечій», по-арм. Вришующей рипующей рипующей рипующей рипующей (ср. Асл. Шахназарянъ, 2мешрий (вришующей при и и и вришриши (ср. Асл. Шахназарянъ, 2мешрий (вришующей при и и и вришующей при при въ данномъ случав мы его оставляемъ въ традиціонной формь «Долгорукій», соотвытствующей арм. Вришующещей въ традиціонной формь «Долгорукій», соотвытствующей арм. Вришующещей «Сомехія» (Сомх-ет-и), провинціи политической Грузіи, но — какъ «Арменія». Тамару, равно Русудану какъ царствовавшихъ женщинъ надылють титуломъ дуду те-фе, въ грузинскомъ, за отсутствіемъ грамматическаго рода, общемъ для царствующихъ липъ и мужского и женскаго нола (у грузинъ сустующе сосподствующихъ князей и династовъ), но на рус-

скомъ языкъ естественно и тефе въ такихъ случаяхъ приходится передавать словомъ «царица», слъдовательно выражение ദ്യാത്യാം താരിം ക്രിയുട്ടാം പ്രിയുട്ടാം പരുവും പരുവും പരുവും പരുവും പരുവും പരുവും പരുവും Тамары и Русуданы».

Остается еще указать, что въ подлинномъ текств знаки препинанія разставили мы, отнюдь не придерживаясь пунктуаціи, существующей въ самой рукописи. Не сохранены нами также обычныя сокращенія подъ титлами: ஜ ისათა (1) — ஜ ისა (13), க இறு (7) — க இறும்கடு (14), இ (8, 12, 19), у с (18), இ (18).

ქ. წყა**ლობ**ითა ღ**ათახათა ჩვენ ირა**კლი მეორე, მეფე ქართლისა და მეფე კახეთისა, ვარი ყაზახისა, მთავარი ბორჩალისა, მთავარი 5 Tod Togomolo, Bongo no zozalo, Bongo no Tojako, Bosgsen Unngsbabs, Bankerbjen | cs Bandsbj**ბელი განჯისა,** ერევნი**ს**ა და სხვათა, ვინათგან ցացელი ჩინებულება შთამ ომავლობითი esიმტკიცების სიძველითა გვართათა და ჩინებუ-10 ლე ბითა წინაპართა, ამისთვს არა უმიზეზო არს, რათა ჩვენმიერი წამება მისცემოდათ **งค์ญาต** วิธีอง, คัพอิฏา จคักวิธี อีมูวค์ คัดอีกูเกิด, grosshage short brathouts es neghosts Jobs გვარნი დიდნი და ჩინებულნი, ვითარცა სწა-15 მებენ ისცორიანი ჩვენნი და უფროსად ისცორია | მეფეთა თამარისა და რუსუდანისა, თა-ათა ბაგისათჳს, რომელთაცა ერთგულება მე-യ്യാതാ പ്രാക്രാസ്ഥായം രാളക്കുക്കാര്യാ എരു പ്രാക്രാസ് 20 არს ყოველთა შინა გუჯართა და უფროსად boglendento eghalls byes doorbs, maggenes შედგმულ არს ესრეთ: ფარი ვეცხლის აღგიennon, Byes ast emmas son amasmons, gnowings ხიშანი სპასპეცობისა, რომელსაცა დედა გა-25 მოსახულ არს ხატი ყოვლად-წმიღისა ღმრთისა | ღედისა, რომელსაცა უპყრიეს მარცხნივ სიცყვა იგი საუკუნოსა მამისა, ძვი თუსი, ქვე შე ხალისა შორის არს განპოობილ მკლავი კმლითა მარჯვნიც, ცითარცა ცხად-მყოფი გვარობი-30 თ|ისა სიმხნისა მათისა, და მარცხნივ ფარი anhigg degashin es dat byant Frange es esმული შუბი. და ყოველი ეხე არის დაგვრგვნებულ ზემო სათავადოსა გურგუნითა. ამათ ყოველთა ჩინებულებათა გქარობითთა მათთა 85 ცხად ვჭყოფთ ყოველთა მიმართ, ვითარმედ ეს|რეთ პაცივიცემულ ყოფილან, ვითარცა Gbse AgnflaGnft งองใน ปีกอง พูการุสากตา ปังอิงค์ตლითა და | ნიშნითა შეხაბაზითა. და ვითხოვთ **ყ**ოვლად დიდებულს**ა ყოვლ**ისა როსხიისა 40 ხაიმპერაცორსა || კარისაგან, რათა ღეროლდ-

"Божісю Милостью мы, Ираклій второй, дарь Картлін и дарь Кахін, настідный обладатель Сампхе-Саатабаго, обладатель Казаха, обладатель Борчалу, обладатель Шамшадила, обладатель Каха, обладатель Шаки, обладатель Ширвана, владътель и повелитель Ганджи, Эривани и проч. Поелику всякая знатность потомковъ подтверждается древностью рода и достославностью предковъ, то потому не было бы лишено основанія, если оть нась дано было бы удостовъреніе Арѓутовымъ, которые суть Долгорукіе. о томъ, что они являются въ Арменіи и Иверіи родомъ великимъ и знатнымъ, какъ то свидетельствують исторія наши и, въ особенности, исторія царицъ Тамары и Русуданы о князьяхъ Захарін амирспасаларъ и Іоаннъ атабагъ, которыхъ преданность картлійскимъ царямъ Багратіонамъ очевидна повсёмъ гуджарамъ и, въ особенности, по ихъ княжескому гербу, который составленъ такъ: щить изъ серебра [мъстами (по мъстности?)], надъ нимъ знамя или позолота, какъ символъ «спаспет» ства, на которомъ изображенъ образъ пресвятой Богоматери, держащей шуйцею Слово въчнаго Отца, Сына Своего; подъ образомъ-жесправа простертая рука съ саблею, какъ показатель доблести ихъ рода, а слъва щить, ничкомъ лежащій, и на немъ прямо установленное копье; и все это увънчано сверху княжескою короною. Обо всвхъ сихъ показателяхъ знатности ихъ происхожденія ны объявляемъ всёмъ, что они (Арѓутовы) были въ такоиъ почеть, какой выявлень нами по всыть законнымъоснованіямъ (букв.: всвиъправдамъ) и клейму Шах-Аббаса (?). И проხაცა შინა როსხიის კეთილშობილთასა აღრიცხულ იქმნას მხარ|გრძელაღ. [ხელის მოწერილობა] ერეკლე. [ბექეღი]|

მიეცა სამეფოსა ქალაქსა შინა ჩჭმნსა 45 ტფილისსა (1783): წელსა | აგვსკოს: (28): ოცღა მეათცხრამეკესა წელსა მეფობისა ჩჭმნისასა. симъ Императорскій Дворъ превеликой всея Россіи, дабы и въ россійской герольдіи благородныхъ (они); зачислены были Долгорукими.

[Подпись:] Ираклій. [Печать].

Данъ въ царственномъ градъ нашемъ Тифлисъ 1783 года 28 августа, въ лъто царствованія нашего тридцать девятое".

#### Л. Меликсетъ-Бековъ.

— О фрагменть грузинской версіи «Дътства Христа» (Къ критикъ грузинскаго текста). Версію эту издатель Л. Меликсетъ-Бековъ считаеть восходящей, «судя по всёмъ даннымъ, къ греческому оригиналу» 2. Въ числе этихъ данныхъ особенности текста должны бы быть учтены на первомъ міств. Текстъ представляетъ самостоятельный интересъ и независимо отъ его мъста въ средъ различныхъ версій «Дътства Христа», какъ памятникъ древнегрузинскаго литературнаго языка, древнегрузинскаго повъствовательнаго стиля. Для стиля характерно особенно часто всплывающее, народное образованіе мн. числа — на -ев: Им. სоб-дд-о 6,3,4, Д. 18домаб-дд-из 1,8, Направ. სоб-дд-зе 3,2. Естественно, въ текстъ выступаетъ и синтаксисъ народной ръчи, ед. число сказуе маго при народной формћ мн. числа субъекта: სര്-പ്ര ം ഉത്രിക്കോ 6,4. Съ внесеніемъ народной струи въ языкъ текста въ тіснівнией связи находится наличіс въ немъ народной фонетики, такъ, напр., народной разновидности слова Деме оптвы безма 8,2, безмам-убм 9,1. Той же народной струей внесено въ текстъ колебаніе между д и з, такъ то офразе 28,3, добружня 26,1 и др., то офзазе 24,2, სხვანი 4,1, სიკიუვად 23,1 и др., между м и мд, такъ—то კაბოვრ-ი (კაბოვრებსა 1,8), то «дътб-п («дътбъе 2,2). Полнымъ переходомъ къ народной рѣчи опредѣляется устраненіе въ Р. и Т. падежахъ: ქრისც-ეს-о въ заглавін, дебо-о 21,1. Весьма въроятно потому, что писецъ произносилъ 6 не по древнегрузинской нормъ — പ്രമിച്ചതു, a പ്രിയുതു 8,1, 11,2, et pass., какъ издано у М.-Б-ва. Если не къ вульгаризмамъ, то къ діалектизмамъ относима форма вублуде (< в заправодно 7,2 вм. Жүкізде, какъ съ другой стороны, если не къ архаизмамъ, то къ діалектизмамъ мескійскимъ относится употребленіе მღერა въ значеній играть: 1,1, റിന്റ്വർ 4,1. Мъстами бросается въ глаза тотъ параллелизмъ выраженій, который Р. П. Блэйкъ въ своихъ штудіяхъ надъ стилемъ древнегрузинскихъ переводныхъ памятниковъ опредълилъ какъ особенность мъстной ръчи переводчиковъ, какъ вкладъ особой школы времени еще до Евенмія Святогорца, такъ, напр., Гъбыვალსა-თანა წყალთა და ნაკადულთასა (1,2: წყალთა 🖟 ნაკადულთა).

Какъ вкладъ особой народной среды могло бы быть оставлено чтеніе седа 34,2 вм. сдела, оно и сохранено: вульгаризмъ сдела возможенъ, діалектически существуетъ эта разновидность слова (ср. и брбра ід.), и въ такомъ случай въ вм. д могла бы быть усмотрена не обычная описка въ заглавномъ церковномъ письме, а отраженіе въ ней мегрельской разновидности—сес (по огла-

<sup>1</sup> См. выше (стр. 815-320) работу Л. Меликсетъ-Бекова.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> IL. c., crp. 315.

совкъ ср. также г. додо кормилица, діалектически — додо). Нътъ однако увъренности въ сохраненномъ нами чтеніи сосле, изъ-за обилія въ текстъ описокъ.

Въ текстъ, предлежавшемъ въ спискъ М.-Б-ва. былъ рядъ безспорныхъ опибочныхъ чтеній, именно — диттографическихъ: Запраеме» вм. Запеме» 10,1, въмбре вм. зъмбре 2,21. Возможно, что дальнъйшее искаженіе такой диттографической описки з дре || з дре имъемъ въ странномъ чтеніи з дрем з дрем з дрем 9,1, едва ли «о древо, о сынъ». Чтенія эти, не имъемъ основанія сомнъваться, присущи самой рукописи согласно тому, что по словамъ М.-Б-ва копія его воспроизводить «вст особенности» оригинала «какъ въ отношеніи стиля, такъ и орвографіи» 2. Однако въть основанія воспроизводить опибочныя чтенія, хотя бы и оригинала, достаточно бы дать ихъ перечень для характеристики рукописнаго списка. Но возникаетъ у меня сомнтніе, насколько тутъ имъемъ дтло съ дтйствительными чтеніями самой рукописи, а не ихъ воспроизведеніемъ въ копіи М.-Б-ва, когда вм. п появляется т въ слідующихъ случаяхъ з «зды поддоль» 12,2, «пра поддоме» 16,1, «пра запольбов» 16,2 или, наобороть, д вм. « «Здабрво» 17,2, особенно же когда вм. ти появляется и: «запемо» годъ, «уторо забрво» 21,4, «Зтабо въбо» 23,2, «зтабоство» 25,3, «зтабоство» 33,8 4.

И тогда начинаю предполагать, что «зоде» вм. обут 6,2 плодъ такого же недоразумёнія, какъ «дбудув» вм. дбудувь 16,2-з и «эсубушудуш» вм. эсубушудуш» вм. эсубушудуш» вм. эсубушудуш» вм. эсубушудуш» вм. эсубушудуш» вм. эсубушудуш» вм. нами, понятно, замёненныя единственно возможными правильными. Въ связи съ этимъ возникаетъ сомнёніе и въ правильности чтенія зуу 6,1, 8, 9,1, 10,2 et pass. въ 3-мъ лицё съ отношеніемъ вм. зуу (безъ отношенія — отуу 17,1, 23,1), и хотёлось бы знать, возстанавливаеть ли самъ М.-Б-овъ сокращеніе этого слова подъ титломъ или воспроизводитъ такое полное написаніе, какъ наличное въ самой рукописи, когда онъ пишеть зуу».

Посл'в этого трудно до полученія сличеннаго повторно съ рукописью списка строить на изданіи М.-Б-ва критику текста. Съ особеннымъ сомивніемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Однако здёсь, можеть быть, повтореніе не по опискё, а для выраженія этимь повтореніемь мн. числа—вь значеніи «потоками». Такой стилистическій пріємь также могь бы быть отнесень на счеть вліннія живой рёчи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> См. ц. с., стр. 316.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Смѣшеніе 3 и возможно подъ перомъ неопытнаго переписчика, когда онъ списываетъ текстъ церковнаго письма, но не строчного, какимъ писана оригинальная рукопись нашего памятника, а заглавнаго.

<sup>4</sup> Неопытному переписчику легко смёшать церковныя строчныя буквы о съ с. Мы имёемъ основаніс быть неувёренными въ чтеніяхъ самого М.-Б-ва не только въ этомъ памятникѣ, но и въ изданномъ имъ сигелѣ (см. выше, стр. 341—343), гдѣ проявляется незна-комство со случаями употребленія мн. числа вм. ед. (ср. его разъясненіе мн. ч. выбежь самого), всплываеть воздабо в закрѣпляется переводомъ «обладатель (?) Каха» и т. п.

приходится признать, что нёть уверенности въ правильности чтеній захболб (28,8), 8ng 8 % (25,2), 3339 6nb (31,8), чтобы исходить оть нихъ при ихъ толковании

Уверенность въ правильности чтенія была бы необходима и для толкованія ряда терминовъ техники чтенія (31,2-3), а равно для рівшенія вопроса о такой детали, какъ появление въ текств (9,3) слова забо bun-1 корено, армянскаго, resp. haйкскаго происхожденія: возникаетъ вопросъ, внесено ли оно народной струею рѣчи, что могло совершиться и позднъе, напр., въ мескской народной лингвистической средь, или это вкладъ литературнаго армянскаго вліянія, быть можеть-показатель армянской речи оригинала, съ котораго могъ быть перевеленъ и нашъ апокрифъ.

Съ другой стороны, если върно чтеніе дом зодел mi-oh-am-de (29,1-2), то въ немъ на лицо не греческое названіе буквы ил, какъ предполагаетъ М.-Б-въ, а грузинское название греческой буквы ώμέγα: ω въ грузинскомъ транскрибировали спеціальнымъ для него начертаніемъ 3, что и имълось, по всей видимости, въ занимающемъ насъ чтенін ду-Я-чідбу «до о», гезр. «до омеги». Позднъйшимъ переписчикомъ, если, повторяю, върно чтеніе вом зовем, это не понято, пли онъ звуковое значение з передалъ описательно двумя буквами од оћ (ср. передачу греческой омеги въ армянскомъ также описательно двумя буквами и ov), приспособившись къ традиціонному грузинскому названію последней въ грузинскомъ алфавитъ буквы — эт пое (собственно мы ожидали бы: эпang-8-en mi-hoe-m-de).

Переводъ А. С. Хаханова<sup>1</sup> нисколько не помогаеть въ устраненіи сомнительныхъ чтеній. Одівнка М.-Б-вымъ работы з черезчуръ благопріятна сравнительно съ дъйствительнымъ положеніемъ дъла. Мало сказать, что переводъ «сокращенъ» и «неточенъ», когда приходится имъть дъло съ переводческой работой, характеризуемой следующими примерами.

# Грузинскій тексть:

## А. С. Хахановъ переводить:

На самонъ дълъ тексть означаетъ:

| 1)<br>მის <b>ს</b> ა | 10,1-2: | <b>ე</b> კუე <b>თ</b> ა | <sub>ક્રીક</sub> ર્ભીક |
|----------------------|---------|-------------------------|------------------------|
|                      |         |                         |                        |

2) 10,2: ნუ მიხვლე გზახა 35 256 3766s

3) 12,9: უკუეთუ ეგე ურმაჲ

4) 12,8: აკურთხევლეს ყო-

შენ თანა იგოზ

ველთა

«схватим его заплечи» (320,9-10)

«не дойти тебѣ до дому» (320,10)

«если этоть отрокъ твой сынъ» (320,14-15)

«блягословінть..... диmeŭ» (320,15)

ударился объ его плечо

«да не дойдешь ты туда, куда ты держиниь путь» (букв. по пути твоему этому).

если этоть отрокь будеть сь тобой.

благословляль... вспать 3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Очерки по исторіи грузинской литературы. Выпускъ ІІ. Древняя литература до конца XII в., Москва 1897, стр. 319-321.

<sup>2 «</sup>Русскій переводъ текста, хотя и сокращенный и, вийстій съ тімъ, неточный, быль уже данъ А. С. Хахановымъ» (см. выше, стр. 816),

<sup>3</sup> Можеть быть, должно есть веправильное по чьему либо недосмотру чтеніе слова. подъ титломъ д от, гевр. д от = добот отроковъ или д от = достой отпов или на лицо прямо описка, см. ниже, етр. 345, пр. 2 и 4).

sans

5) 12,4: რაისათჳს პოროცსა იცჟოღე

6) 13,1: ჯერაღ გონიერ

«для чего ты сдпасаль» (320,16)

«не разумны» (320,18)

почему ты **зло 1000**ришь?

достаточно 1 разуины.

Изложеніе А. С. Хаханова представляеть не переводъ, котя бы сокращенный, а пересказъ съ особенностями, въ нашемъ текстъ отсутствующими, какъ можно видъть и по одному примъру, именно груз. тексту 13,2—14—15,2:

сокращенный переводъ А. С. Хаханова

«и Онъ съумъетъ поставить дътей *iydeesъ* на *путь*, если же не примутъ наставления его, то потернять наказания . Они такъ спорили, и Іосифъ, разгивавшись, взялъ Іисуса за ухо и сильно потянулъ («отяже зъло»). Іисусъ же («негодуя») сказалъ: довольно тебъ искать меня и обръсти».

подлинное изложение въ русскомъ переводъ.

«Я умѣю дѣтей з этихъ поставить на путь з (букв. самдъ)». И затѣмъ онъ сталъ говорить такъ: «если они не воспримутъ проклятія 5, то воспримутъ истязаніе.

14. Въ тотъ же часъ поносившіе его поголовно (|| сразу) ослѣпли, а Іосифъ, увидѣвъ (это), разгиѣвался и взялъ его за ухо и потянулъ.

15. Онъ же взглянулъ на Іосифа и сказалъ ему: «вотъ достаточно тебъ искать меня и обръсти. Ты нынъ берешь въ руки ученіе, (пользуясь) поводомъ».

Если бы не прямое подтвержденіе и М.-Б-ва, можно бы думать, что А. С. Хахановъ давалъ свое изложеніе по другому списку древне-литературнаго грузинскаго текста.

Что касается сокращенія, то его еще больше въ 16,1—20,4, какъ то изложено у А. С. Хаханова (390,26-38), особенно же въ концѣ—30,1—35,8, пересказанномъ имъ въ 321,5-12. При этомъ, переводить ли или пересказываеть онъ, А. С. Хахановъ объгаетъ всѣ трудныя мѣста. Потому ускользаетъ возможность использовать работу А. С. Хаханова въ какой либо мѣрѣ для критики текста, для установленія чтеніи въ мѣстахъ, сомнительныхъ по списку ли М.-Б-ва, доставленному для напечатанія, или по самой подлинной рукописи, такъ, напр., 902-

<sup>1</sup> Но вопросъ, не прочиталъ ли кто (но кто именно?) учини в достаточно ви. на накакъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ј<sub>јеров</sub> собственно «сыновей».

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Весьма интересно использованіе слова kual-1 (чит. kwal-1) слюдь въ значеніи пути: хотя и наличное въ грузинскомъ, это спирантная разновидность слова отъ корня, эквивалента сибилянтныхъ корней svl || mbl, resp. mbr, отъ которыхъ имъемъ въ яфетическихъ языкахъ svla ходить (|| \*hvl (г. vla id. <\*hvla) > gvl: св. и др.-г. gwale иди), арб. سيدل sabil путь, сир. mavil id.

<sup>4</sup> Слав. переводъ не даетъ этого мъста, ср. Сперанскій, ор. сіt. [Слав. апокриф. евангелія] 103 (ц. с., 320,19-23): Здедова собственно «сыновей».

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Быть можеть, въ грузинской рукописи подлинное чтеніе Уукова поученіе, наставленіе, а не ученіе проклятіе.

كاله (25,2). Особенно поразительно полное умолчание А. С. Хаханова о техническихъ терминахъ чтенія (31,2-3), требующихъ провърки, какъ они воспроизведены по доставленному М.-Б-вымъ списку, гдв 333960 (31;3) вызываеть одно недоуминіе. Впрочемъ на пропускъ А. С. Хахановымъ цілой фразы въ пересказъ грузинскаго текста указываетъ разъ примъчание его самого (321, пр. 4) — «Въ груз, есть соотвътствующее слав, тексту мъсто: яко мъдь звъняще или яко кругъ мъдялъ звяцая не престану. Сперанскій, ср. с. 104», но въ опущенной именно фразв зопоже взето тверв со зопоже в воброть зучень (28,3) «какъ ивдь стонеть и какъ гусли....» имъется сомнительное, несомнънно испорченное чтеніе 3935006, о чемъ ни слова. Быть можеть, нашъ переводчикъ имъль передъ собою нъчто иное или вычитывалъ нъчто болъе разумное, чъмъ совершенно безсмысленное чтеніе «зузболь». Въ тексть, какъ то читается въ рукописи, очевидно, особое чтеніе сравнительно съ св. Писаніемъ—звидов (І Кор. 13,1: допомерь базето հաმელი ოხრინ გინა წინწილი რომელი კმობედ), откуда взята фраза. Сомнительное чтеніе «дзболб» могло бы быть искаженіемъ дбольб—пийчий пудять въ качествъ синонима глагола замоде звучать: глаголь здобья въ значеній «гудпьть», оть здоб-п гусли, наличенъ въ следующей главе того же текста I Кор. 14,7.

Таково же молчаніе о чтеніи പെട്ടാർപ്പ (29,1), переведенномъ по смыслу «до конца», и потому нътъ увъренности, насколько исправленіе പെട്ടാർപ്പ въ പെട്ടാർപ്പ въ പെട്ടാർപ്പ въ പെട്ടാർപ്പ въше, стр. 336), по существу неизбъжное, поддерживается или нътъ самой рукописью.

И когда А. С. Хахановъ въ заключение по случаю обрывающагося текста пишеть (стр. 321): «Очевидно, продолженіе, согласно съ греческимъ оригиналомъ, должно было заключить изложение о душевномъ состояни Закхея и дале приведенныя въ славянскомъ перевод в чудеса», то, можеть быть, это такъ и есть, т. е. можеть быть, какь то подтверждаеть и М.-Б-въ, памятникъ грузинской древней письменности переведенъ съ греческаго оригинала, но ни въ предварительномъ сообщени А. С. Хаханова, ни въ напечатанной выше заметке М.-Б-ва (ХВ, стр. 315-320) не дано ни одно текстуальное основаніе, чтобы утверждать о такомъ согласі и грузинской версіи съ греческимъ подлинникомъ. Названія буквъ «альфа» и «бета» 1 могутъ встрвчаться въ грузинскомъ текств и независимо отъ греческаго языка подлинника, не говоря о томъ, что ихъ присутствіе уравновъщивается наличіемъ bun-1 корень армянскаго происхожденія в. Тъ же греческія названія наличны и въ армянской, и арабской версіи. Стилистическія особенности текста, какъ он'в выявляются при наличномъ доступномъ намъ его состояніи, главнымъ образомъ ихъ народность, если и указываютъ на переводчика, то менъе всего на Евоимія Святогорца, менте всего вообще на авонскую школу.

H. M.

— Изъ пурійских народных преданій о постройкь Зарэмскаго монастыря съ преданіями о переселенцах изъ Месхіи и Абхазіи въ Гурію. У гурійцевъ есть тъсныя связи съ извъстнымъ монастыремъ въ Зарэмъ, расположеннымъ въ древней Месхіи и въ началъ текущаго стольтія реставрированнымъ трудами архит. Свиньина и скончавшагося минувшею (1919) весною живописца А. С.

<sup>1</sup> Но не «ми»; упоминанія этой буквы въ нашемъ грузинскомъ текстѣ нътъ (см. стр. 345).

<sup>2</sup> См. тамъ же.

Христівнскій Востокъ.

Славцева, — реставрированнымъ, въ значительной мъръ особенно въ архитектурномъ отношеніи лишь ремонтированнымъ, еще тогда, когда его містоположеніе опредълялось скромными административными терминами — «въ Ахалцихскомъ увадь Тифлисской губерніи»: Зарэма находилась между обращеннымъ изъ резиденціи паши въ увздный городъ Ахалцихомъ и вновь народившимся курортомъ Абастуманомъ. Имъется письменный документь о такой связи извъстнаго Шемокмедскаго монастыря въ Гуріи съ Зарэмою, въ частности о перенесеніи зарэмской иконы «главной — Преображенія Господня» изъ Зарэмы въ Шемокмедъ, въ церковь, спеціально по тому случаю построенную 1. Эти связи прославленныхъ богомолій и святынь или ихъ перенесенія, съ другой стороны, переплетаются съ переселеніями отдёльных родовъ изъ той или иной области въ Гурію, а преданія объ этихъ переселеніяхъ представляють въ свою очередь большой этнологическій интересь и въ томъ случать, когда они касаются культурно-историческихъ эпохъ, хотя бы новъйшихъ, такъ какъ они открываютъ путь къ очисткъ племенного состава мъстнаго коренного населенія отъ позднъйшихъ наслоеній. Въдь подлежить еще опредъленію первичный составъ населенія Гуріи. Нын винее населеніе безспорно тесно связано съ Месхіею и Джавахією, но въ болье древнемъ слов является органической частью сроднаго и нынъ населенія приморскихъ же областей Мегреліи (Эгриса или Геріи), страны колховъ, Лазики и Абхазіи, следовательно, частью и того первоначальнаго племенного ядра, которое постепенно этнически же осложнялось и перерождалось въ захватывавшемъ край историческомъ продессё прохожденія обитателей Гуріи черезъ культурно - историческія эпохи соотв'єтственно политическимъ образованіямъ, прото-историческому герскому съ колхскимъ (доисторическому для европейскаго античнаго міра) и сравнительно позднимъ историческимъ, лазскому и абхазскому<sup>2</sup>. Е. С. Такайшвили уже привель по моей записи четверостишіе изъ народной гурійской пісни о построеніи перкви въ Зарзмів нынів гурійцами, выходцами изъ нея<sup>8</sup>. Записаль я его 2/15 августа 1903 г. со словъ моего вотчима С. Т. Гугушвили въ сел. Саквавис-ткэ (Sakvavistke) на правомъ берегу р. Супсы 4. С. Т. Гугупівили, собственно Гугускуа, нынъ покойный († 1918), самъ былъ выходцемъ изъ Мегреліи. Онъ разсказаль:

«Настоящая фамилія Мгалоблишвили — Баладзе. Они переселились изъ окрестностей Зарэмы. Зарэмская церковь построена, судя по ихъ словамъ, ими. Имъется стихотвореніе, начинающееся такъ:

საშმა ძმამა ბალაძემან ზარზმას ღაღგენ ეკლესია «Три брата Баладзе въ Зарзив поставили церковь».

Дальше мой источникъ не помниль стиховъ, могъ только сказать по-грузински съ гурійскимъ произношеніемъ — «ихъ много (ծյური» հალექსებით)», и объщаль доставить полный списокъ, заключивъ, что «они, Мгалоблишвили, до

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Е. С. Такайшвили, Археологическія экскурсін, разысканія и зам'єтки. Вып. І, Тифлись 1905, стр. 4 (отд. отт. изъ СМ, XXXV).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Привходящих в этических в вторженій материковых в народовь, въ томъ числѣ иверовъ-имеровъ, а равно вселеній, лишь этиологически, пока лингвистической палеонтологією выясняемых племенъ, напр. дзиховъ, сейчасъ не касаюсь, не смотря на ихъ громадное перерождающее или первотворческое значеніе въ рѣчи мегрельскаго (герскаго) и въ связи съ нимъ и лазскаго населенія.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> ц. с., стр. 5.

<sup>4</sup> Въ Чохатоурскомъ участкъ Озургетскаго уъзда Кутансской губернін.

сихъ поръ ходять въ Зарзиу на богомоліе», «несуть туда жертвы (Јувобово воздом)».

Полнаго списка я такъ и не дождался. Но по справкъ тогда же у одного изъ Мгалоблишвили, именно Сіо Мгалоблишвили, выходило, что стихотворенія о Баладзе теперь никто не помнитъ полностью. Сообщенное же мнъ четверостишіе не точно передаетъ то, что онъ слышалъ. Онъ же слышалъ и знаетъ слъдующее четверостишіе, которое и было издано затъмъ Е. С. Такайшвили:

სამმა ძმამა ბალაძგმა ზარზმას დაღგა ბალავერი, ვინც თორმეტი ჩამოიღებს, იგი არის ფალავენდი.

«Три брата Баладзе въ Зарзив поставили «верхній камень» 1, кто, (хотя бы собравшись группою въ) дввнадцать, низложитъ 2 его, тотъ — герой».

Сіо Мгалоблишвили далье разсказаль:

«Когда первые выходцы рода Мгалоблишвили появились въ Гуріи, въ нашемъ ущеліи, то въ Эркеть в былъ Джуматскій епископъ. Мгалоблишвили принесли икону Зарэмскаго св. Георгія и поставили въ Шемокмедской церкви в время службы выходцы приняли участіе въ пъніи. Епископъ обратилъ вниманіе на ихъ стройное пъніе и пріятные голоса. Послъ службы епископъ пораспросилъ ихъ. Узнавъ, что они изъ Зарэмы и знатоки пънія, онъ назначилъ ихъ пъвчими церковными (ворто водто теравов пънію. Отсюда наличная ихъ фамилія Мгалобли-півили (mgalobli-mivil-1). Рабовъ (kma) имъ пожаловалъ владътель Гуріи — Гуріэлъ. Каждый третій годъ Мгалоблишвили и талоть теперь на богомолье въ Зарэму».

Въ томъ же околоткъ съ выходцами еще другими изъ Зарзмы и вообще изъ Ахалцихскаго края сопілись переселившіеся изъ Абхазіи Шарашидзе, какъ то видно изъ слъдующихъ мъстныхъ преданій, сообщаемыхъ мною по разсказу всего того же С. Т. Гугушвили:

- «1) Тодрія (თოლრი, Θоdria), крестьяне, живуть въ с. Яноулѣ в. Ихъ подлинная фамилія Алавис-дзе. Они выселенцы изъ окрестностей Зарзмы. Тодрія, по ихъ словамъ, не были крестьянами, но по переселеніи сюда, въ Гурію, оскудѣли и искали покровительства Мгалоблишвили, коихъ крѣпостными и состояли они до освобожденія. По словамъ же Мгалоблишвили, Тодрія принадлежали имъ еще на родинѣ.
- «2) Дворяне Джакелы (Dakel), живущіе въс. Саквавис-ткэ (Sakwawis-tke), считають себя происходящими изъ Ахалциха. Ихъ подлинная фамилія Атабагъ (Адавад). Ихъ сородичи нынъ мусульмане Когда еще живъ былъ Иванъ Джакелъ, отецъ моихъ сосъдей», продолжалъ мой освъдомитель, «къ намъ

¹ Касательно перевода термина balaver, resp. balavar словомъ «тимпанъ» см. выше, стр. 290 сл.: "Два грузинскихъ архитектурныхъ термина «ачрдил» и «балавар»".

<sup>2</sup> նվագորին букв. «возьметь (сверху и поставить) внизъ».

<sup>3</sup> Егкеў — селеніе на лѣвомъ берегу Супсы, противъ правобережнаго Саквавис-ткэ. Въ немъ церковь со старинной росписью.

<sup>4</sup> О связи Шемокмедскаго монастыря съ Зарзискимъ см. выше.

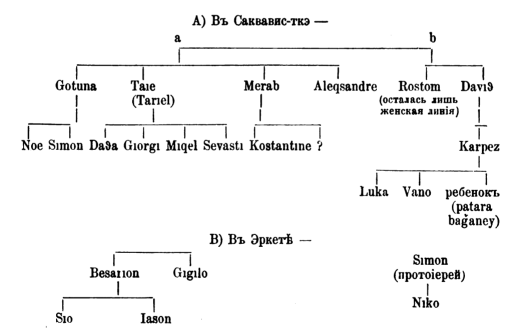
<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> На дъвомъ берегу р. Супсы съ началомъ у самаго выхода ея изъ тъснинъ, противъ правобережной кръпости, по нарицательному имени которой (6-13 дије) называется и все селеніс — Цихэ, расположенное также на правомъ берегу насупротивъ с. Яноула.

<sup>6</sup> На правомъ берегу р. Супсы, непосредственно ниже с. Циха.

прівзжаль родственникъ съ дарами (പ്രൂട്ടിനോ). Привезъ онъ тогда корову, сдобныя печенія (6.% പ്രൂട്ടിം) и еще кое-что».

- «3) Осепешвили (Оѕефе-шvil), въ с. Саквавис-ткэ, также выселенцы изъ Ахалцика. Подлинная икъ фамилія Майсурадзе».
- «4) Настоящая фамилія Котрикадзе, крестьянъ въ с. Саквавис-ткэ, также иная; они равнымъ образомъ выходцы изъ Ахалциха».
- «5) Элизбаровичи (Elisbari-шvil) Шарашидзе, родственники Эриставовъ гурійскихъ. Были два брата, выселившіеся изъ Абхазіи. Элизбаровичи, происходя отъ одного изъ этихъ братьевъ, жили въ с. Яноуль. Другіе Шарашидзе побочные. До последняго времени у нихъ, потомковъ двухъ братьевъ, Элизбаровыхъ Шарашидзе и Эриставовъ, было общее жертвоприношеніе (სეროო სამღვთო saero saměvo)».

Въ этихъ преданіяхъ меня смущаетъ разсказъ про крестьянъ Тодрія, поскольку настоящая ихъ фамилія Фойгі-а позднъйшая, слъдовательно, данная въ Гуріи, области этнографически, во всякомъ случать по языку грузинской, между тъмъ Фойгі-а по формть мегрельская фамилія, и судя по ней ихъ въ пору считать скортье выходцами изъ Мегреліи. Правда, и въ Мегреліи этотъ типъ фамильнаго словообразованія отнюдь не коренной мегрельскій, а усвоенный отъ иной этнографической среды, именно сванской (-1-ān > -1-an), съ діалектической особенностью, утратой не только долготы а, но и исходнаго п, и такая сванская морфема отнюдь не могла быть чуждой въ древности и въ Месхіи, и въ Абхазіи.



Эту генеалогическую таблицу современныхъ представителей зарэмскихъ выходцевъ Мгалоблишвили, въ селахъ Яноулъ и Эркетъ 1, мнъ удалось установить лътомъ 1903 года.

Н. М.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Эркетскіе Мгалоблишвили считаются въ родствъ съ основными вътвями въ Яноулъ, гурійскіе побочные.

- Имена Буть и Іоасафь въ армянскомь быту. Въ ближайшіе дни имъеть появиться въ свъть VI-я книга серіи Bibliotheca Armeno-georgica съ армянскимъ эпиграфическимъ текстомъ, трудъ І. А. Орбели, собственно одинъ изъ первыхъ выпусковъ его труда по армянской эпиграфикъ, озаглавленный «Налписи Гандзасара и h Авопптука». Самъ матеріаль, и критически, и технически образцово публикуемый въ немъ, пока лишь въ подлинникъ армянскомъ, безъ перевода и безъ комментаріевъ, возбуждаетъ рядъ вопросовъ и представляетъ разнообразный интересь не только эпиграфическій, но и культурно-историческій. Въ частности матеріаль этоть вынуждаеть ставить новые вопросы по армянскому onomasticon'у или даетъ ту или оную поддержку ставившимся раньше вопросамъ по именамъ у армянъ. Сейчасъ я хочу остановить вниманіе лишь на двухъ именахъ, выписанныхъ въ заголовкъ настоящей замътки. Въ зам'ткв, имвющей давность 24-27 леть, «Имя Буть или Будь въ армянской надписи VII въка по Р. Х.» (ЗВО, т. VIII, стр. 322—325) установленію существованія такого имени, повторяющаго имя переводчика, по сирійскому сообщенію, сказочнаго сборника «Казила и Димна», помогла одна изъ древивищихъ армянскихъ надписей изъ Ширака, Багаранская. Теперь на основании удостовъреннаго провъркой на мъстъ чтенія ктиторской надписи 30-й изъ Гандзасара (ц. с., стр. 15) можемъ утверждать, что имя Бутъ у армянъ продолжало существовать до XIV-XV въка: надпись не датирована, но она этой эпохи. Съ именемъ «Іоасафъ», также связаннымъ съ литературнымъ памятникомъ индійскаго происхожденія, иное положеніе. Армянская прозаическая версія повъсти о Варлаамъ и Іоасафъ, въ двухъ редакціяхъ - краткой и пространной, изследователями вопроса о названной душеполезной повести датировалась съ большимъ колебаніемъ, то временемъ Багратидскихъ царей (Conybeare), то XV-мъ въкомъ, временемъ внесенія повъсти въ армянскій сборникъ житій святыхъ (Zotenberg). Боле близкое знакомство съ реальнымъ положениемъ дела у армянъ давало основаніе пріурочить появленіе армянской версіи къ XII— XIII въку (Н. Марръ, рецензія на The Barlaam and Josaphat Legend in the ancient Georgian and Armenian Literatures, ЖМНП, стр. 490, Месропъ, Тэръ-Мовсесянъ, Նկարագրութիւն հոգեւոր վարուց вովասափու, որդւոյ թագաւոпри Зипини, Вагаршанать 1897, стр. рип-ри). Но следовъ вліянія пов'єсти въ быту армянъ, въ частности популярности именъ мы не могли проследить раньше XVI-XVII въка: первымъ вспоминался поэтъ Іоасафъ. Было засвидътельствовано знакомство армянъ съ этимъ и другими именами изъ повъсти лишь въ письменномъ памятникъ безъ точной и прочной датировки, приблизительно XIII—XIV въка (Н. Мариъ, Къ вопросу о «Варлаамъ и Іоасафъ». Изъ армянской Географіи, приписываемой Вардану, ЗВО, т, IV, стр. 397). Въ надписяхъ обычныхъ изданій имя впишиф вшишиф встречается въ началь XIII въка (Vim. tar. 1211 в, 1234; см. также *Ирпиций* 40, 41). Изъ гандзасарской надписи XIII-го въка въ новомъ изданіи (№ 2, стр. 4), чтенію котораго можемъ вполнъ довъриться, не только на лицо имя героя повъсти Іоасафа, но это имя успъло и формально стать бытовымъ, приспособленнымъ къ особенностямъ мъстной фонетической среды, раздълявшей, очевидно, одно звуковое явленіе, перерожденіе среднихъ въ звонкіе въ пауз'є съ древне-литературной грузинской рѣчью, гдѣ Elisabe3 становилось Elisabed, Ioseф-Ioseb и т. п. Последнія две строки, заключающія названную надпись, въ русскомъ переводе гласять: «Въ праздникъ Антонія 1 день службы монаху Іоасафу по воль вели-

каго ћАсана», и вотъ здёсь имя по-армянски звучить не Үбазаф (въ вульгарномъ чтеніи Hovasap), а Yoasab (въ вульгарномъ чтеніи Hovasab). Эти заключительныя строки не органическая часть основного текста надписи, а, повидимому, приписка, но приписана письмомъ основного текста надписи, и она одного съ нимъ времени. Основной текстъ повъствуетъ о завершеніи храма постройкой въ 1238-мъ году, объ его освящени въ 1240-мъ, и онъ высѣченъ не поздиве 1261-го года, судя по синхронизмамъ. Следовательно, въ половинъ ХІІІ-го въка въ армянской средъ совершалась служба (поминальная) по монахъ, носившемъ имя Іоасафъ въ формъ съ особенностью мъстнаго произношенія. Очевидно, сама душеполезная повъсть съ этимъ именемъ должна была появиться у армянъ не позднъе конца XII-го въка, чтобы къ указанному времени получить значение календарнаго имени, да еще въ монашескомъ кругу. Съ последнимъ обстоятельствомъ можетъ быть связанъ иной еще интересъ того же имени, иное его значеніе, поскольку діло идеть объ армянской церковной средів въ Гандзасаръ, т. е. въ предълахъ Албаніи, точнье — албанскаго католикосата, въ которомъ для насъ представляютъ большой историческій интересъ элементы былого въ крав халкедонитства, хотя бы пережиточные и формальные.

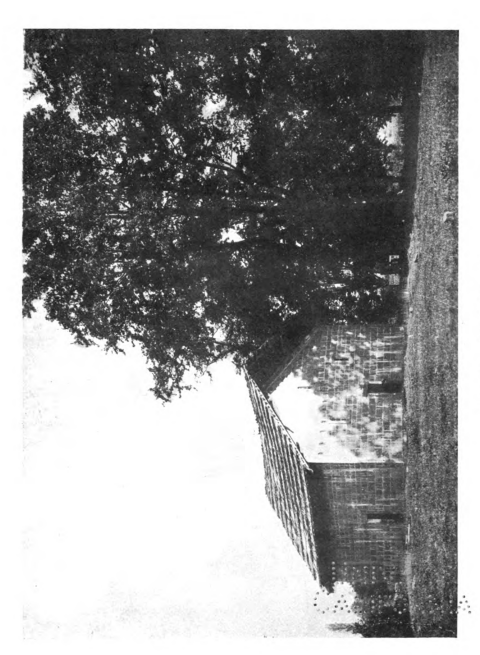
— Якутскія параллели къ бытовымъ религіознымъ явленіямъ у кавказскихъ лфетидовъ. «Бережа», собственно по-якутски «харыс», «харыста», выраженія «для перевода» которыхъ В. М. Іоновъ «не находить подходящихъ словъ» (Духъ-хозяинъ лъса у якутовъ, Сборн. Музея Антр. и Эгногр. при Ак. Наукъ, 1916, IV, стр. 4, прим. 2), судя по данному имъ же разъясненію 1, есть именно то, съ чёмъ у свановъ и абхазовъ связана надичность такъ называемаго «охотпичьяго языка». Въ дополнение къ тъмъ лексическимъ даннымъ (ръчь именно о замънъ словъ однихъ другими, а не объ особомъ фонетически или морфологически языкъ), которыя собраны Дирромъ въ СМ, у меня имъются неизданные пока сванскій и мен'ье обстоятельно абхазскій матеріалы. У обоихъ яфетическихъ народовъ явление связано съ культомъ бога охоты, у свановъ того бога Апсата, наличнаго и у осовъ (осетинъ), съ названіемъ котораго отожествляется названіе у армянь-христіанъ вообще Бога — aspat || asvat > astovat и у грековъ — Σαβάζιος, какъ разъяснено то въ посвященныхъ мною терминамъ Σαβάζιος и афsаθ замъткахъ. У абхазовъ и еще въ болъе сильной степени у грузинъ не разъ отивчалось (Еще о терминь выдо фаt-1 образь, nodoбie, XB, IV, 1916 г., сср. 313) употребленіе названія языческаго бога фат (г. фат-1), гезр. фа (абх. пэ-фа) въ христіанской терминологіи въ значеніи иконы: у грузинъ, подвергпихся глубокой христіанизаціи, слово употребительно лишь въ смыслѣ иконыобраза, подобія, поскольку діва не имівемъ съ такими частями грузинскаго народа, какъ племя хевсурское или слой вообще грузинскаго населенія съ пере-

<sup>1</sup> Ц. м.: «Въ некоторыхъ случаяхъ (въ дороге, при промысле и т. д.) некоторыя вещи и действія нельзя назвать настоящими словами или потому, что злой духъ можеть услышать и причинить вредъ (вмёсто ынбір сёдло, ындії выокъ говорять хара черное и т. п.), или потому, что обидится іччі [хозяинъ, духъ-хозяинъ] (вмёсто названія урочищъ, рёкъ и пр. говорять аба бабушка и т. п.)». У него же стр. 7, прим. 6: «харистан (оберегаючи)». У яфетидовъ не «при промысль», притомъ опредъленномъ — охоть, явленіе наблюдается о словомъ «змёл», которую замёняють, напр., у гурійцевъ словомъ и-фец-ев-еl-1 (дварадается менодлежащай, гевр. менодлежащай упоминанію.

живаніями языческихъ вѣрованій въ быту; у абхазовъ полностью и исключительно въ реальномъ воспріятіи *иконы, образа* слово а-nò-qa употребляется только въ переводахъ христіанскихъ текстовъ. То же самое отмѣчаетъ В. М. Іоновъ съ якутскимъ терминомъ «Танара» (ц. с., стр. 2): это названіе "въ смыслѣ «Богъ» (Аjы Танара) употребляется только въ переводахъ св. Писанія на якутскій языкъ, а якутами теперь употребляется чаще въ смыслѣ «икона», «праздникъ»".

| · |  |  |  |
|---|--|--|--|
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
|   |  |  |  |
| _ |  |  |  |
| _ |  |  |  |



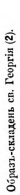


TO VIEW AMBORIAS



Образъ-складень св. Георгія (2).

TO VIZIONALIA





,

TO MINU ANDERSIA



Надпись на образъ-складиъ св. Георгія (2).

PO VIVILI Alberthiad

. . .



Чудотворная икона св. Георгія (1).

.



Надпись на чудотворной иконъ св. Георгія (1).

TO WEST ALMOSTA



Образъ-складень свв. Георгія и Димитрія (3).

• 

